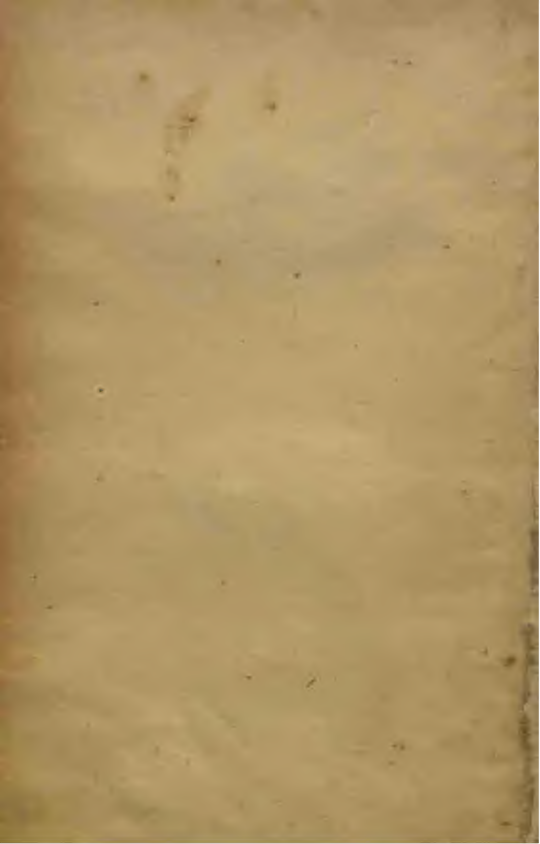
GOVERNMENT OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. BPa 11/cha





# CINQ CENTS

# CONTES ET APOLOGUES



(70/



# CINQ CENTS

# CONTES ET APOLOGUES

LATHATER

# DU TRIPITAKA CHINOIS

ET THADETTS EN PHANCAIS

MARI

## ÉDOUARD CHAVANNES

station is the open and a second



PUBLIÉS SOUS LES AUSPICES DE LA SOCIÉTÉ ASIATIQUE

9317

TOME II

BPa11 Cha Ref 294.30951

PARIS

ERNEST LEROUX, EDFTEUR

28, HIE BONAPARTE, 28

1911

D6093

# CENTRAL ARCHITEOLOGICAN LIBRALY, NI WILLLHI. AND, NO. 9317 Date 6-8-57 CAN NO. BPA II CLA

# TSA PI YU KING (1)

(EN EN CHAPATRE

#### (LIVRE D'APOLOGUES DIVERS)

Compilé par le bhikan Tao-lio.



Nº 150

(Tesp. XIX, 7, p. 1 r'; 'L p. 12 r'.)

#### Autrefois, dans le temple tsio-li (2) il y avait un bliksu

1) Les éditeurs du Tripitales de Tôkyō, considérant que l'édition coréenne du Tra pi yu king, en un chaptire differait nelablement de l'oncruge en deux chaptires imprimé sons le titre de Téhony king alors les pliques des gardines les differents de Sang, des Yaun et des Mag, ont pars le particle reproduire l'une et l'autre de ces reconstant nous ferons gaunne cuxmuls en mais hormant, pour les parties comminées aux deux reconstants.

I no donner guine fore la traduction du l'este chinele

Coquiest vini de Uniterre de la compulation l'est sa estrette an est du traducteur; le Traducquis d'ann reapi qualme indique que le traducteur foi le celebre Kamarajira Naujie. Catalogue, app. 11, n. 20. juste le mon de Kamarajira de ligitre pas en tôte du Tes je qui king et peut être la uraligetion originale de la sampitation de Tra-fre act-elle éte, elle mest l'inhiet

de mpare ions on d'aboutions washresses

Margo has emposed incentitute our peut die que dans les putiles communes auxident recensions, peuts evens, selan fonte error robbace, affaire à la traduction mem de Kumarajira e si l'edir à un courre qui perint en lem 40 à mara ère comme téndape. Let la le 1774, du Tokyo XXXV. U p. 50 . mais il est érabent, d'une pert, que le courage lation de Francis dans peuts auxiente et d'autre pert, que To lie d'a foit que ressentiter des course que constant avant lui

2 Cells initication out importante, ar elle nous permet le localiser es

venerable qui avait obtenu la voie d'Arhat; prenant avec lui un grămanera, il descendit envore une fois (de son ermitage) pour aller à la ville et s'y promener; ses vêtements et son bol étant fort lourds, il ordonna au grămanera de les porter sur son épaule et de marcher derrière lui.

En chemin, le celmanera concut cette pensée: - Les bommes qui sont nes dans le monde ne peuvent éviter la soulfrance; sion veut échapper à cette soulfrance, la sagesse de quel degré fant-il adopter ? » Il songea alors à ceci ; « Le Buddha loue constamment les Bodhisativas comme étant supérieurs (aux autres); l'aurai maintenant des sentiments de Bodhisattva. « Dès qu'il ent concu cette pensée, son maître, qui possédait la connaissance du come d'autrui. comprit la pensée qu'il avait eue et dit au crimanera : « Apportez-moi les vétements et le bol. » Le gramanera apporta les vêtements et le bol et les remit à son maître; le maître dit au cramagera : « C'est a vous a marcher devant. . Quand le cramanera se fut mis à marcher devant, il concut encore cette pensee : « La voie de Bodhisattva comporte des efforts et des peines extrêmes; si on vous demande votre tête, vous devez donner votre tête : si on your demande you your, your devez donner you veux. Co sont là des actes fort difficiles et je ne saurais m'en acquitter; mieux vant prendre an plus tôt le degre d'Arhat et je pourrai promptement échapper a la souffrance, « Son maltre ayant derechef connu sa pensée, dit an cramanera : « Prenez sur votre épaulo les vêtements et le bol et revenez marcher derrière moi. .

Cette scène se reproduisit à trois reprises. Le cramanera en était surpris et n'en savait pas la raison. Lorsqu'on se lut avance jusqu'au lieu de la halte, il joignit les mains et pria son maître de lui expliquer quelle en

conte dans le Gandhàra; on sail en effet que le staps du toriol (leto ll fem-l'en 在 建 评 国) a'était mêtre que le fameux stépa crien par le, sui Kamisha à Peshavar (cf. BEFEO, t. III, p. 420 n° 6

ctait la raison. Son maître lui repondit: a l'arce que vous vous êtes par trois fois approché de la voie d'un Bodhisattva, moi de mon côté je vous ai fait passer à trois reprises devant moi. Mais votre cœur a recule par trois fois et c'est pourquoi je vous ai fait passer derrière moi. S'il en a été aînsi, c'est parce que le fait de concevoir les sentiments d'un Bodhisattva comporte un merite superieur dans toute l'étendue des trois chifiocoames à relui des hommes qui ant obtenu le degré d'Arhat, a

#### Nº 157.

# (Trip., XIX, 7, p. 1 r-v.)

Autrefois il y avait un saint roi tourneur de la rone l'akravartin; il avait d'abord engendré neuf cent quatre-vingt-neuf fils qui tous parvinrent à l'âge adulte, furent beaux et avenants, turent intelligents et perspicaces et furent donés en même temps des qualités du corps; parmi eux, il y en avait qui possedaient vingt-huit marques distinctives (laksanas), d'autres qui en possedaient trente d'autres qui en possedaient trente et une.

Un autre fils vint en dernier lieu; il était à peine entre dans le ventre de sa mère et il se trouvait encore au milieu des liquides impurs et des souillures que déjà des génies très puissants des huit catégories, trappant des instruments de musique, jouant d'instruments a cordes et chantant, montaient la garde auprès de sa mère. Le roi de son côté ordonna à ceux qui l'entouraient de veiller a co que les offrandes fussent au complet et à ce que les ornements magnifiques de toutes sortes fussent trois fois plus pompeux que d'habitude.

Quelqu'un dit alors au roi : « Les divers fils que vous

avez eus précèdemment, à roi, ont tous maintenant atternt l'âge aduite; ils sont intelligents et perspicaces; leur corps a un aspect fort beau; mais votre cour est reste indifférent et jamais vous ne vous êtes réjoui à leur propos). Maintenant que ce seul fils vienta peine de prendre place dans le ventre de sa mère, qu'a-t-il de si extraordinaire pour que vous vous mettiez en frais tout autrement qu'amparavant? » Le roi répondit alors : Bien que mes fils aines l'emportent sur les autres hommes par les talents et l'excellence, il n'y avait cependant encore aucun d'enx qui fêt capable de monter à la dignite suprême. Mais ce fils qui me vient en dernier lieu, quand il sera ne et qu'il sera devenu grand, devra certainement être capable de me succèder dans la dignite suprême, »

Ce saint roi d'alors est comparable au fluidha; les divers us aines symbolisent les deux vehicules inférieurs; le fils qui vint en dernier lieu symbolise le Bodhisattva (1). (Cette parabole) signifie que le Bodhisattva, même quand il est au milieu des souillures (de ce monde) est rependant celui qui est capable de concevoir les pensées suprêmes; il est certainement l'objet de la sollicitude de tous les Buddhas; les devas, les nagas et les genies concevent tous pour lui du réspect et de l'alfection

Nº 158.

(Trip., XIX, 7, p. 4 ye ; et. p. 42 re-ye.)

Autrefois, a l'époque du Baddha Kiu-che (Kacyapa), il y avait deux frères qui tous deux étaient sortis du monde et s'étaient faits gramanas. Le frère aue se plaisait a

<sup>(</sup>i) Commonnie voit, es confe de même que le précédent, est à la gloire du système du Mahoyana.

observer les défenses et à démentrer assis en contemplation; de tout son cœur il recherchait la sagessa, mais n aimait pas à faire des libéralités. Le frère cadet se plaisait à la libéralité et aux actions qui assurent le bonheur, mais il enfreignait volontiers les défenses.

Quand Che-kio-wen (Cakyamuni) fit son apparition dans on monde, le frère ainé se trouva être un religioux bouddhique qui se livrait aux pratiques de la sagesse et qui obtint ainsi (la dignité de) lo-han (Arhat), mais il n'avait que peu de bonheur et s'affligeait toujours de ce que ses vétements et sa nourriture ne fussent pas à sa satisfaction; quand il alfait de lieu en fieu avec ses compagnons pour mendier de quoi manger, il etait le seul qui revint non rassasie. Quant au frère cadet, il naquit dans la condition d'éléphant; c'était un éléphant de grande lorce qui pouvait repousser les ennemis; il était aime du roi du pays; on orna son corps d'or et d'argent excellents et de joyaux; on lui assigna en apanage les revenus d'une ville de plusieurs centaines de foyers; on fournissait à cet éléphant tout ce dont il avait besoin.

Une fois le frère aine qui ctait bhiksu se trouva co un temps où une grande disette sévissait dans le monde; il alla de lieu en lieu pour mendier sa nourriture et pendant sept jours il ne put en trouver; enfin il obtiet un pen de nourriture grossière grâce à laquelle il parvint tout juste à conserver la vie ; il savait déjà auparavant que cet eléphant avait été autrefois son frère cadet; il alla donc en présence de l'étéphant, lui prit l'oreille avec ses mains et lui dit : a vous et moi sommes tous deux coupables e L'éléphant alors medita la parole du bhiksu ; il put lui-même connaître quelle avait été sa vie dans une nuissance antérieure et aperçut les causes provenant de ses existences passées; l'éléphant en conçut de la tristesse et se refusa à boire et à manger.

Le cornac effraye vint informer le roi que l'éléphant

ne voulait plus boire ni manger et qu'il n'en savait pas la raison. Le roi demanda au cornac s'il y avait en auparavant quelque homme qui eut offense cet éléphant. Le cornac répondit : « Il n'y a eu personne, si ce n'est un cramana que j'ai vu venir auprès de l'éléphant, puis s'en aller au bout d'un instant. »

Le roi envoya de tous côtes des émissaires rechercher le gramana; des gens le trouvérent parmi les urbres de la forêt; ils se saisirent de lui et l'amenérent en présence du roi. Le roi lui demanda : « Quand vous êtes venu anprès de mon éléphant, que lui avez-vous raconte? » Le gramana répondit au roi : « Je ne lui ai pas dit grand chose ; je me suis borné à dire à l'éléphant : Vous et moi sommes tous deux coupables. » Alors le gramana exposa au roi toute l'histoire des causes produîtes par une vie anterieure; l'intelligence du roi fut aussitôt éclairée; il relâcha done ce gramana et le laissa retourner à sa demeure

Ainsi donc ceux qui pratiquent la conduite qui assure le bonheur doivent simultanement observer les défenses et accomplir des libéralités; qu'ils ne s'en tiennent pas à l'une seulement de ces deux choses, car alors leur merite ne serait pas complet (1).

Nº 459.

(Trip., XIX, 7, p. 1 v\*.)

Autrefois il y avait un musicien qui jouait toutes sortes d'airs de musique; il demanda une vache à un riche

<sup>(</sup>i) Ce paragraphe final sur la foi et les œuvres ne se trouve que dans la recension du Tehong king sionn las pi qui king (Trip. XIX. 7, p. 12 v<sup>2</sup>).

mattre de maison grhapati); le mattre de maison n'avait aucun desir de la lui donner et c'est pourquoi il lui dit :

« Si vous pouvez un an durant vous évertuer à jouer des airs de musique jour et auit sans discontinuer, je vous donnerai une vache. « L'artiste répondit : « L'en suis capable. » Puis il ajouta : « Vous, è mattre pouvez-vous m'écouter ? » Le maître de maison dit à son tour qu'il en serait capable. En entendant cela, le musicien fut joyeux et s'applique de tout son cœur à jouer de la musique; trois jours et trois muits durant, il ne prit aucun relâche. Le maître de maison, lasse de l'entendre, ordonna alors à un jeune garçon d'amener la vache et de la lui donner.

Cet apologue est applicable à celui qui pratique la sagesse pour faire œuvre productrice de honheur; il ne s'inquiète pas de la lointaine durée des nombreux kalpas (qui doivent s'écouler entre l'acte et sa récompense); plus il s'applique avec zéle et plus prompte est la rétribution; il n'est plus nécessaire qu'il traverse intégralement tel ou tel nombre de kalpas avant d'obtenir sa récompense).

Nº 160.

(Trip., XIX, 7, p. 1 v\*.)

Autrefois il y avait un bhikşu qui avait eté chassé (de la communauté où il vivait); plein de tristesse et poussant de douloureux soupirs, il allait en pleurant et en se lamentant; il rencontra sur la route un démon qui, pour quelque violation de la loi, avait lui aussi éte chassé par le roi des devus P'i-cha-men (Vaiçramans). Le démon demanda alors au bhiksu : « Pour quelle raison allez-vous

en pleurant et en vous lamentant ? « Le bhiksu lui repondit : « l'ai fait une infraction à la règle des religieux et j'ai été expulse par la communauté : j'ai perdu entièrement les offrandes de tous les hienfaiteurs (danapati); en outre me manvaise renommée s'est répandue en loin et au pres. Voilà pourquoi je soupire avec affliction et je verse des farmes. »

Le démon dit au bhikşu: « Je puis faire en sorte que votre mauvaise renommée soit effacée, et que vous obteniez des offrandes considérables. Vous n'avez qu'à vous tenir debout sur mon épaule ganche; je vous porterai en marchant dans les airs ; les gens ne verront que votre corps et n'apercevront pas le mien; mais si vous obtenez des offrandes en abondance, vous devrez d'abord m'en faire part. « Ce demon prit donc sur son épaule le bhikşu et se mit à marcher dans les airs au-dessus du village d'où (ce bhikşu) avait éte précedemment chasse.

Les villageois, en apercevant (le bhiksu dans les nirs) furent tous frappes d'étonnement; ils pensèrent qu'il avait obtenu la sagesse et se dirent les uns aux autres :

La communanté des religieux à agi d'une manière honteuse en chassant inconsidérément un bomme qui avait obtenu la sagesse. Alors donc les gens du village se rendirent à ce temple pour adresser des reproches aux religieux, puis ils amenérent ce bhiksu, l'installérent dans le temple on il recut sussitôt des offrandes en abondance. Ce bhiksu à mesure qu'il obtenuit des vétements, de la nourriture et toutes sortes d'autres choses, commençait aussitôt par en faire part au démon et ne violait pas le parte primitif qu'il avait conclu avec lui.

Un jour, le démon avait pris de nouveau le bhiksu sur son épaule et se promenait dans les airs lorsqu'il vint à rencontrer des satellites du roi des devus Pi-cha-men (Vaigramana); en les voyant, le demon eut grand'peur; il lacha le bhiksu et s'enfuit en courant de toutes ses forces; le bhiksu tomba à terre et mourut; son corps et sa tête furent broyes.

Cet apologue prouve que celui qui pratique la bonne conduite) doit travailler a ses fins par lui-même et ne pas s'en remettre à quelque homme puissant, car il serait jete à bas un beau matin et renverse tout comme le fut cet autre.

#### Nº 161

## [Trip., XIX, 7, p. 1 v=2 v-1

Autretais Mou-lien (Mandgalyayana) accompagne des autres disciples, descendait du mont Kischesküne (Grdhraküta) et se remiait dans la ville de la résidence royale Wang-chō-teh'eng, Kuçagarapura pour y memdier sa nourriture. Au milien du chemin, Mou-lien (Mandgalyayana leva la tête pour regarder dans l'espace et se mit a rire ouvertement; les autres disciples lui ayant demande pourquoi il riait, Mou-lien (Mandgalyayana) leur repondit; « Si vous desirez le savoir, attendez que nous sovons revenus auprès du Buddha et alors vous pourrez m'interroger, «

Ainsi done, quand ils curent fini de mendier leur nourriture, ils revinrent auprès du findália; ces disciples demandérent alors de nouveau a Mou-lieu Mandgalyayana; pour quelle raison il avait ri naguère; Mou-lieu Mandgalyayana; leur répondit : - l'ai vu dans les airs un demonaffamé; son corps etait extrémement grand et son aspect etait affreux; sept boules de fer brûlant entraient par sa houche et ressortaient par le bas; puis, quand elles étaient sorties par le bas, elles revenient rentrer par la bouche; tout son corps était en feu et il sa tordait de douleur; épuisé, il tombait pour se relever et quand il s'était relevé il tombait de nouveau. Voilà pourquoi j'ai ri. Mais je n'ai pas été seul à le voir, car le Buddha aussi l'a vu...

Les disciples demandèrent : « Pour quelle cause enduret-il de tels tourments? « Mou-lien Mandgalyayana) répondit: « Posez cette question au Buddha, l'Honore du monde. » Alors les disciples ayant demandé au Buddha quelle était la cause de cela, le Buddha leur répondit : « Ce démon affame était, dans une vie antérioure un cha-mi (cramanero: on ce temps il y out une extrême disette dans le monde et on se nourrissait de pois; ce cha-mi (cramanera), clant alle mendier de la nourriture pour la communauté des religieux, vint à son maître en lui remettant injustement sept pois de plus (qu'aux autres religieux); pour cette fante il a recu le corps d'un démon affamé et il endure cesaffreuses souffrances. Le Buddha dit : " Je l'avais, moi aussi, vu constamment, mais si je n'en parlais pas, c'était de crainte que les hommes ne me crussent pas et commissent ainsi le plus grave des crimes. »

Cette histoire prouve que, lorsque le Budéha expose la pan-jo (prajaa), ceux qui ne le croient pas et qui le désapprouvent commettent un crime plus grave que les violations des cinq défenses et subissent les pires tortures des enfers.

Nº 169

(Trip., XIX, 7, p. 2 v\*.)

Autrefois, il y a de cela des kalpas aussi innombrables que les grains de poussière, il y avait un Bodhisattva nomme Racine de joie (Hi ken, Pritimula ?); au milieu d'une grande assemblée il expliquait le mo-ho-yen mahayana): Wen-lehou-che-li (Manjuçri), en ce temps était un homme du commun qui était sorti du monde pour pratiquer la sagesse et qui appliquait toute son energie à mener une vie d'austérités. Il accomplissait les douze l'eon-l'o (dhûtas) et le bonheur qui en résultait sauvait lous les êtres.

Comme c'était le moment où le Bodhisattva Racine de joie) expliquait la Loi, (Manjueri) alla l'econter. Bacine de joie exposait la doctrine de la réalité et de l'apparence; il dissit que l'impudicité, la colère et la folie ne différent point de la sagesse car elles aussi sont la sagesse, elles aussi sont le nie-p'an nirvana. Lorsque Wen-Ichon (Manjueri) entendit cela, il n'y ajouta pas foi et aussitôt il quitta (le Bodhisattva) et s'en alla.

Etant arrivé à la demeure d'un disciple de Racine de joie, il lui exposa la doctrine des liquides mauvais et des impuretés. Mais le disciple de flacine de joie lui posa une objection en disant : « Ce qui n'u pas d'existence est la réalité des dharmas; si tous les dharmas sont vides, comment devra-t-il y avoir la distinction du pur et de l'impur l'» Le bhiksu (1) qui observait les l'eou-l'o (dhûtas) garda le silence et ne aut que répondre; mais il était irrité dans son cœur et concevait une forte indignation.

Alors le disciple de Racine de joie prononça soixantedix gâthas pour célébrer la doctrine de la réalité et de l'apparence; à chaque nouvelle gâtha qu'entendait le bhikşu observateur des l'eou-l'o [dhûtus], sa colère doublait, et quand les soixante-dix gâthas furent terminées, sa colère était soixante-dix fois plus forte. A peine les gâthas furent-elles terminées que la terre se fendit; alors les ni-li (nîrâyas, enfers) sans distinction appararent tous et le bhikşu observateur des l'eou-l'o (dhûtas) y fut précipité. Après des kalpas innombrables, sa peine étant finie, il en

II. Celui qui devuit etre plus tard Manjuget.

sortit; après cela il sat combien était grave la laute de ne pas ajouter loi à la merveilleuse Loi; il devint ensuite un bhiksu qui appliqua toute son énergie à s'instruire; il obtint alors une grande sagesse et fut celui qui comprenait le mieux le vide. — Cette histoire montre que, lorsque le Buddha expose la pan-jo (prujuà), ceux qui n'y ajoutent pas foi et qui le blâment, quoiqu'ils en épronvent du dommage au moment present, retirent ensuite un grand avantage (de l'avoir entendu).

#### Nº 163.

## (Trip., XIX, 7, p. 21°.)

Autrefois, dans l'Inde du Nord, il y avait un artisan qui travaillait le hois; avec une grande ingéniosité, il labeiqua une femme en hois: elle était d'une beauté sans égale; avec ses vétements, sa ceinture et ses magnifiques ornements elle n'était point différente d'une femme reelle; elle allait, elle venait, elle pouvait aussi servir le vin et regarder les hôtes; la parole seule lui monquait.

En ce temps, dans l'Inde du Sud, il y avait un peintre qui, lui aussi, etnit fort habile à peindre. L'artisan qui travaillait le bois, ayant entendu parler de lui, prepara un excellent banquet, puis il invita le peintre. Quand le peintre fut venu, l'autre chargen alors la femme en bois de servir le vin et d'offrir les mets et cela dura depuis le matin jusqu'à la nuit. Le peintre, qui ne savait rien, peusait que c'était une temme véritable; ses desirs devincent extrêmes et il pensait sans cesse à elle. En ce moment, comme le soleil avait disparu, l'artisan qui travaillait le bois se retira dans sa chambre à coucher; mais il retint le peintre en le priant de rester; il placa cette femme en bois a côte de lui pour le servir et dit à son hôte; « Je

vous laisse intentionnellement cette femme pour que vous puissiez passer la nuit uvec elle.

Quand le maître de la maison fut rentre chez lui, la femme en bois se tenait droite auprès de la lampe; l'hôte l'appela, mais la femme ac vint pas; l'hôte pensa que c'était parce que cette femme avait honte qu'elle ne venuit pas; il s'avanca donc et la tira par la main; il reconnut alors qu'elle était en bois. l'iein de confusion, il reflechit et se dit a Lo maître de la maison m'a trompe; je vais lui rendre la parcille, a Le peintre imagina donc un stratagème; sur la muraille il peignit sa propre image, revêtue d'habits identiques à ceux de son propre corps, une corde lui sorcant le cou, et ayant tout l'air d'un homme mort par strangulation; il représenta par la peinture des mouches posees sur sa bonche et des oiseaux la becquetant. Après qu'il ent fini, il ferma la porte et se cacha sous le lit.

Quant le jour fat venu, le maître de la maison sortit; voyant que la porte n'était pas encore ouverte, il regarda travers; il ne vit que l'image sur le mur de son hôte pendu; le matire de la maison, fort effrave, pensa qu'il élaif réellement mort; il enfonça aussitôt la porte et entra pour couper la corde avec un contenu. Le peintre sortit alors de dessous le lit et l'artissu qui travaillait le bols fut très confus. Le peintre lui dit : « Vous avez pu me tromper, mais moi aussi j'ai pu vous tromper. . L'hôte et le mattre de la maison etant parvenus a leurs fins, aucun d'eux n'avait eté humilié par l'autre; ils se dirent l'un a l'autre : « En ce monde, les hommes se trompent mutuellement; en quoi cela est-il différent de ce qui vient de se passer? Alors ces deux hommes reconnurent en verite ce qu'est la tromperie; chacun renonca a tout ce qu'il aimail pour sortir du monde et entrer en religion.

#### Nº 164:

## (Trip., XIX, 7, p. 3 r.)

Le père de Kra-che (Kacyapa) s'appelait Ni-kin-lu-l'o (Nyagrodha); c'etait un homme du pays de Mo-kie (Magadha); il était issu de la race des Brahmanes; grace à l'heureuse efficacité de ses vies antérieures; il était né dans ce monde avec une grande rîchesse; par ses objets de valeur précieux et rares il était le premier dans ce royaume ; sa richesse n'était inférieure que d'un millième à celle du roi du pays. Lui et su femme demeuraient solitaires car ils étaient privés de toute progéniture. Dans le voisinage. près de leur imbitation, se trouvait le dieu d'un grand arbre; fréquemment, ce mari et cette femme allaient implorer ce dieu de l'arbre parce qu'ils desiraient avoir un fils; d'année en année, sans interruption, ils lui offraient en sacrifice les trois victimes(1); mais, comme leur demande restait toujours sans resultat, ces gens s'irritérent et ils signifièrent au dieu de l'arbre un delai rigoureux en lui disant : « Pendant encore sept jours nous vous servirans de tout notre cœur; mais si encore cette fois nous ne sommes pas exaucés, nous yous abattrons en vous coupant; nous vous jetterons à l'entrée de la route principale et nous vous brûlerons par le feu. »

En entendant ces paroles le dieu de l'arbre fut fort effrayé; il ne savait par quei moyen leur faire avoir un fils; il monta donc se plaindre au devaraja Si-yi (Praçantatitta? et lui exposa toute cette affaire; le devaraja Si-yi, prenant alors avec lui le dieu de l'arbre, se rendit auprèsde Cakra, roi des devas, et lui exposa ce dont il s'était

<sup>(1)</sup> le traduis le mot chong » maître « comms «'il était l'aquivalent du mot cheng « victime ».

plaint; Cakra observa aussitôt avec le regard céleste le mondo des désirs (Kâmadhātu), mais Il no trouva personne qui fut capable de devenir ce tils; Cakra, roi des devas, s'adressa alors an roi dez devas, Broham, et lui raconta tonte l'affaire; le roi Brahma examina donc avec son regard cileste le monde qui est sous sa dépendance; il aperçut un Brahmadeva qui était sur le point de terminer sa vie; il hij dit donc; . Il vous faut descendre native dans le Yen-feon l'i Jambudyipa pour y être le fils du brahmane Ni-kiu-lu-l'o Nyagrodha), dans le royanne de Mo-kie (Magadha). » Le Brahmadeva répondit. « Les Brahmanes ont un grand nombre d'opinions héretiques; si je descends naître dans le monde, je ne saurais être le fils de l'un deux. « Le roi Brahma lui répondit ; « Ce Brahmane a en au temps de ses naissances antérieures une grande vertu; parmi tons les êtres qui sont dans la monde des desirs, il n'y en a aucun qui soit capable de devenir son fils; si your allez naitre (on cette qualité), je donnerni l'ordre à Cakra, roi des devas, de vous prendre dans ses bras et de vous protéger de manière à ce que vous ne tombiez pasă mi-chemin dana les opinions heretiques. - Le Brahmadeva declara qu'il consentait et qu'il ne s'opposerait pas aux saintes injonctions.

Cakra, roi des devas, revint alors dans le monde des desirs et donné ses ordres su dieu de l'arbre en lui racontant toute cette affaire; le dieu de l'arbre fort joyenx, revint dire au maître de maison: « Ne vous touvmentez pas, ne soyez pas en colere; dans sept jours d'ici je ferai certainement que vous ancez un fils. « Conformement à sa parole, quand sept jours se furent écoulés, la femme s'aperçui tout à coup qu'elle était-enceinte; au bout de dix mois, son fils naquit; le corps (de cet enfant) avait la couleur de l'or et répandait une clarte; un devin consulta les sorts et dit: « Cet enfant, grâce su bonheur que fui vant ses vies antérieures, posséde une grande vertu imposante; sa volonté et son énergie sont pures et s'étendent au loin. Il n'est pas avide des choses de ce monde; si, plus tard, il entre en religion, il ne manquera pas de s'élever jusqu'à la sainte sagesse. « En entendant ces paroles, le père et la mère furent de nouveau saisis d'une profonde affliction; ils craignaient que leur fils, une fois devenu grand, ne les abandonnat pour entrer en religion et se demandaient par quel moyen ils parviendaient à l'en empêcher; ils firent encore cette rellexion: « Ce qu'il y a de plus puissant dans le monde des désirs, c'est une belle femme; il nous fandra choisir et prendre pour lui une fille admirable par le moyen de laquelle nous l'attacherons, «

Quand leur fils ent atteint sa quinzième année, ils voubirent le marier; Kâcyapa, lorsqu'il en fut informé, fut saisi d'une grande tristesse et dit a son pere et à sa mere: « Ma volonté se complait dans la pureté et la chastete; je n'ai point besoin d'une épouse. « Kâcyapa refusa par trois lois, mais son père et sa mere lui faisaient toujones la même réponse; Kâcyapa dit alors à son père et à sa mere : « Ce n'est pas une femme ordinaire qu'il me faut pour épouse; si vous pouvez trouver une fille qui ait la couleur de l'or brun et qui soit d'une beauté sans égale, alors je la prendrai. « S'il parlait ainsi, c'etsit parce qu'il desirait faire certainement que cette affaire no pût être arrangée.

Copoudant son pere et sa mère appelérent à cux tous les brahmanes et les inviterent à aller faire des recherches dans le royaume : « Si. dirent-ils) il y a une fille qui ait le corps conleur d'or, qui ait au complet toutes les qualités physiques de la femme et qui soit d'une beaute extraordinaire, nous la prendrons, « Alors les brahmanes eurent recours à un stratagème ingénieux ; ils fabriquerent en or fonda une déesse dont le visage était beau et dont l'éclat otait merveilleux ; transportant cette image céleste, ils allaient de royaume en royaume et faisaient d'une voix haute la proclamation suivante : « Toutes les filles qui

pourront voir cette déesse en or, qui l'adoreront et lui feront des offrandes, lorsqu'ensuite elles se marieront, tronveront un bon mari; son corps aura la couleur de l'or jaune, son visage sera merveilleusement beau, sa sagesse sera sans égale.

Dans les villages et dans les villes, toutes les filles qui entendaient cette proclamation avaient le cour comme vide (de tout autre désir), elles sortaient toutes pour aller à la rencontro (de la statue), pour l'adorer et lui faire des offrances. Soule, une fille qui avait un corps couleur d'or et qui otait d'une beauté merveillouse resta enfermée chez elle et ne voulnt pas sortir pour aller au-devant (de la statue). Les autres jeunes filles lui faisaient des remontrances en disant: " Celles qui verront la déessa en or obtiendront toutes l'objet de leurs désirs ; pourquoi êtes vous seule à de pas sortir pour aller à sa rencontre ? « Elle repondit : « Ma voionté est de rester chaste et je ne me plais point à d'autres souhaits, » Les autres jeunes filles lui dirent encore : « Bien que vous p'ayez à formuler aucun souhait, venez avec nous pour contempler (la deesse); quel mal cela pourrait-il vous faire? . Alors donc toutes les jeunes filles, l'emmenant avec elles, sortirent au-devant de la decise en or.

Quand cette fille lut arrivée, la lumineuse pureté de son éclat l'emportait en clarte sur l'éclat de la déesse en or dont l'or n'était plus visible. Aussitôt que les brahmanes l'eurent vue, ils revinrent faire leur rapport au notable en lui racontant en détail tout ce qui s'était passé. Le notable charges alors un entremetteur de se rendre dans la famille de cette fille pour exposer ses désirs; le père et la mère de la fille avaient déjà suparavant entendu parler de la réputation de Kagyapa; ils accueillirent avec déférence les propositions qu'on leur apportait et l'accord s'établit donc entre les deux parties.

Quand cette jeune fille en fut informée, elle fut boule-

sée par un profond chagrin; mais, contrainte par son père et sa mère et ne pouvant faire autrement, elle se rendit dans la demeure du notable. Apres son arrivée, elle ent une entrevue avec Kacyapa; tous deux, se tenant en face l'un de l'autre, étaient bien résolus a rester purs, et, quoique mari et femme, ils n'eprouvaient pas le moindre sentiment affectueux; la femme de Kacyapa conclut alors avec son mari cette convention sous la foi du serment :

« Moi et vous demeurerons dans des chambres séparces et nous aurons grand soin de ne jamais nous toucher, « Le muri et la femme demeurèrent donc chacun dans une chambre distincte.

Le père de Kâcyapa attendit le moment où son fils était sorti et envoya secrétement des gens abattre et supprimer une des chambres, abligeant ainsi Kâcyapa a partager la chambre de sa femme; mais, quoiqu'ils fussent dans la même chambre, ils gardèrent deux lits séparés. Le père envoya derechef des gens enlèver un des lits. Bien que l'époux et l'épouse n'eussent plus qu'un lit en commun, la lemme fit encore avec son mari cette convention jurée : « Quand je dormirai, vous marchèrez en long et en large; quand vous dormirez, je marcherai en long et en large. »

Une fois que cette femme s'était endormie en laissant pendre son bras à terre, un grand serpent venimenx voulut venir la mordre; Kâcyapa, l'ayant vu, éprouva un sentiment de compassion; il prit un vêtement dont il entoura 
la main (de sa femme) et la releva pour la placer sur le 
lit. Aussitét (la dormeuse) fut réveillée par l'effroi et dit 
à Kâcyapa en lui jetant des regards irrités: « Comment 
pouvez-vous violer le pacte que nous avons fait auparavant? » Kâcyapa répondit: « Votre bras pendait à terre et 
un serpent venimeux voulait le mordre; c'est pourquoi je 
suis venu à votre aide; mais je ne vous ai pas touchée 
intentionnellement. « Comme le serpent venimeux était

resté près de la, il le montre du doigt a son épouse qui comprit ce qui s'était passe.

Alors le mari et la femme tiarent conseil entre eux et se dirent : « Pourquoi n'entrens nous pas en religion atin de nous adonner à la sagesse ?» Ils quittérent donc tous deux leurs parents, et, entrant en religion, pratiquèrent la sagesse parmi les solitudes des montagnes. En ce temps, il y avait un brahmane qui, avec cinq cents disciples, demeurait aussi dans les montagnes ; quand il vit Kâcyapa et sa femme, il prononça des paroles de blâme en disant : « La règle de ceux qui entrent en religion vent que chacun reste chaste et pur ; comment scrait-il admissible qu'un mari et sa femme sillent ensemble? « Alors Kâcyapa abandonne sa femme ; au prix de cinq cents onces d'or il acheta un fin vétement de religieux et alla s'établir dans une autre forèt.

Sa lemma se refugia aupres du brahmane un lui demandant d'être son disciple; mais, quand les cinq cents disciples du brahmane virent cette femme qui était fort belle, ils eurent de jour en jour une conduite plus impudique; la femme ne pouvant plus garder son indépendance et ne pouvant plus supporter (ces obsessions) vint se plaindre à son mattre; le maître édicta à cause d'elle des défenses qu'il imposa à ses disciples pour les obliger à refréner leurs passions.

Plus tard, Kacyapa se trouva au temps où le Buddha avait fait son apparition dans ce monde; il entendit la Loi, se convertit et obtint (la dignité d') Arhat. Apprenant que sa femme d'autrefois se trouvait auprès d'un brahmane, il la fit venir pour qu'elle se rendit auprès du Buddha; le Buddha lui expliqua la Loi et elle obtint (la dignité d') Arhat; les cheveux de sa tête tombérent d'eux-mêmes et le vêtement religieux se trouva (spontanément) sur son corps; elle devist bhikanni et alla de lieu en lieu préchant et convertissant. Or, il arriva justement alors que

le roi Pa-sseu-ni Prasenajit tint une grande assemblee et toutes les bhiksanis furent alors autorisées a entrer dans le palais royal; (l'ex-femme de Kacvapa) enseigna et convertit toutes les femmes du roi et les engagen toutes à observer un jour d'abstinence : la soir venu, le roi rentra dans son palais et manda ses femmes; toutes dirent qu'elles observaient l'abstinence et auenne d'elles ne voulut venir; le roi entra en forenr et dit à ses envoyés : » Oui a enseigné à mes femmes à pratiquer l'abstinence? « Les envoyes repondirent que c'était la bhiksuni une telle. Le roi apasitot l'appela en sa présence et ordonna que pendant quatre-vingt-dix jours elle subirait à la place de toutes les autres femmes ses desirs sensuels. Tout cela fut un effet en retour de causes et de voux qui remontaient à des existences passees et c'est pourquoi, bien qu'ayant obtenu (la dignité d') Arhat, elle ne pat pas éloigner d'elle ces outrages) (1).

Nº 185.

Trip, XIX, 7, p. 3 r-v\*.

Autrefois il y avait un frère aine et un frère cadet qui étaient sortis du monde pour étudier la sagesse. Le frère aine songenit constamment a s'adonner à la contemplation et de toute son énergie il pratiquait la sagesse; il obtint le fruit d'Arhat et la compréhension pure des six penétrations (abhijna). Le frère cadet songenit constamment à étendre ses connaissanes et à apprendre beaucoup; il se plaisait à mettre en vente sa renommée et désirait se couveir de gloire. Le frère aine s'efforçait toujours d'enser-

Cette fin hizarre no se trouve pas dans le texte tibétain traduit par Schiefier.

guer son cadet en lai disant: « Il est difficile d'obtener un corps d'homme; il est difficile de se trouver à l'époque où le Buddha est dans le monde. l'uisque vous avez obtenu un corps d'homme, il cons fant consacrer tout votre temps (a l'occupation qui seale est digne d'un homme), » Son frère cadet lui répondit : « Attendez que j'sie acquis une voste éradition, que je possède l'ensemble des trois l'acneils et que je seis devenu capable d'être un maître pour les hommes et alors je m'adonnerai à la contemplation dhyàna). » Le frère ainé exposs de nouveau en détail à son frère cadet la théorie de l'impermanence, lui montrant que le souffle que nous emettons en respirant ne revient plus et que déjà nous appartenons a une generation suivente. Le frère cadet s'en tint avec obstination à sa première opinion et se refusa à suivre ses uvis.

Peu de temps après, le frère cadet devint gravement malade; des médecins excellents au nombre de plusieurs dizaines, ne parvinrent pas à le secourir, et, voyant qu'il mourrait certainement, se retirérent peu à peu; il eut alors grand peur car il comprit qu'il allait mourir; il dit à son frère ame: - Autrefois, par mon ignorance et mes courtes vues, je n'ai pas suivi vos avis; maintenant que ma vie va prendre fin, je sais quelle voie j'aurais du prendre. - Ses larmes coulnient a flots, et, tourné vers son frère, il exprimait le repentir de ses fautes.

Peu après, la destinée de cet homme se termina; son frère ainé entra alors en contemplation pour voir ou il était alle; il l'aparçat à l'état de fœtus chez un notable; ce notable demenroit près du temple qu'habitait le frère ainé; celui-ci se rendit donc souvent dans cette maison et chercha à devenir l'ami intime (du notable;, afin de sauver son frère cadet. Quand l'enfant du notable eut atteint sa traisième année, de notable eut soin de faire des libéralités et (promit) que son enfant serait le disciple du religieux); quand il cot quatre ans, sa nourrice le

prit dans ses brus pour aller au temple où demeurait le maître; le temple se trouvait en haut d'une montagne et le chemin était rocailleux; la nonrrive qui ne tenait pas fermement l'enfant, le lacha et il tomba à terre; sa têle toucha sur un rocher; la cerveile sortit et il mourut.

Au moment où cet enfant allait mourir, il conçut une mauvaise pensée, car il s'irrita de ce que sa nourrice ne l'avoit pas tenu fermement et lui avait attiré ce malheur; parce qu'il avait en ce sentiment de colère, lorsque sa vie prit fin, il tomba directement dans les grands enfers. Son trère, étant de nouveau entré en contemplation, vit qu'il était ne dans les enfers; plein d'affliction il soupira en disant: « C'est bien fini! des tourments des enfers il est extrêment difficile de sauver quelqu'an; tous les Budhas enx-mêmes n'ont pu y porter remêde; combien moins encore le pourrais-je faire?

Ceci montre que lorsqu'un homme (a en vue) la renommec et ne sait pas s'adonner à la contemplation, il tombe ensuite dans les voies mauvoises ; même l'affection d'un père ou d'un frère aine ne saurait le secourir.

#### Nº 100.

## (Trip., XIX, 7, p. 3 vo.)

Lo-yan-tchou (Râhulamani?) était un disciple de Choli-fou (Căriputra); autrefois il avait dérobé la nourriture d'un Pratyeka Buddha, et à cause de ce crime, il était no dans la condition de démon affamé et pendant des kalpas illimités il endura des peines; quand il en eut fini avec son corps de démon affamé, il naquit dans la condition laumaine et pendant cinq cents générations il souffrit le châtiment de la faim. Dans le corps qu'il ent en dernier lieu, il se tronva au moment ou le Buddha était dans le monde; il entra en religion, étudia la sagessa et porta les trois vêtements du religieux; il alla de çà et de là, mendiant de la mourriture, mais personne ne voulait lui en donner; il restait parfois cinq jours et parfois sept jours sans en obtenir.

Mon-lien (Mandgalyayana), ayant pitie de lui, mendla de la noueriture et la lai donna : mais à peine fat-ella tombée dans le hol qu'elle fut enlevée par un grand oiseau : Chō-li-fou (Căriputra) (à son tour) mendia de la nourriture et la lui donna ; mais à peine fut-elle tombée dans le hol qu'elle se changen en boue; Ta-kiu-ye Mahakaçyapa mendia de la nourriture et lui en fit don ; mais à peine la prenait-il pour la porter à sa bouche que sa houche se ferma et ne laissa aucune place pour l'introdure. Le Buddha (lui-même) lui donna alors de la nourriture et par la force de sa grande compassion, réusait à la lui faire entrer dans la bouche; le goût en était excellent. Puis, par toutes sortes de procedés, il lui expliqua en même temps la Loi, Alors, en entendant la Loi supréme et parfaite, Lo-yun-tchon éprouva simultanément de l'affliction et de la joie ; il médita de tout son cœur et obtint la sagesse qui concorde avec la vérite.

Nº 167.

(Trip., XIX, 7, p. 3 v.)

Un dragon étant monte au ciel fit descendre au lein une grande pluie; en tombant sur les palais des devas, cette pluie se changea en substances précieuses des sept sortes; en tombant parmi les hommes, elle forma de l'humidité fécondante; en tombant sur les corps des démons affames, elle devint un grand seu qui les brûls sur tout le corps. C'était toujours la même pluie, mais elle se transformait de différentes manières suivant l'endroit où elle tombait.

Ces deux faits (1 prouvent que toutes les choses ayant forme n'ont pas une essence constante; elles se modifient sous l'influence des peches ou des actes producteurs de bonheur.

Nº 168.

(Trip., NIX, 7, p. 3 ve.)

Dans un royaume êtranger, il y avait un lieu où se tenaient (des religieux); or, parmi eux, il y en eut un qui, ilans l'endroit pur où étaient les moines, fit une ordure; alors un autre religieux, qui était d'un temperament irritable, la lécha avec sa langue afin de la montrer à tous ces hommes. Queique son intention fût de mettre en évidence la faute d'un autre, il ne comprit pas qu'il souillait lui-même sa bouche.

Cette histoire montre que l'homme qui se platt à dénoncer les péchés d'autrui est comparable à (ce religieux); il croit seulement mettre en évidence les fautes des autres et ne comprend pas qu'il se dégrade lui-même.

Nº 169.

(Trip., XIX, 7, p. 3x\*.)

Dans un royaume étranger, des gens de basse condition,

Il A savoir les deux nacedotes qui torment le sujet de ce conte et du conte precèdent.

servaient un homme puissant et desiraient gagner ses haunes grices; quand its vovaient cet homme paissant crachee a terre. Ils accouraient a l'envi afin d'enfever le crachat en marchant dessas ; or, l'un d'enx n'était pas fort agile, et, quoique desirant marcher le premier) sur le crachat, il ne ponvait an debut y parvenir; par la suite, voyant que cet homme puissant vouluit cracher, il lui applique son pied sur la houche au moment où il contractait sa bouche (pour cracker, L'homme puissant lui demanda: " Voulez-vous vous revolter contre moi? Pourquoi me frappez-vous la bouche avec votre pied? « L'autre lui repondit : « L'avais de bonnes intentions et jo ne voufais point me revolter. - a Si vons ne vous révoltez pas, reprit l'homme paissant, pourquoi en étes-vous arrivé à commettre un telucie? « Il répondit : « Lorsque vous crachiez, je desirais marcher sur votre crachat; mais a peine le crachat émit-il sorti de votre bouche qu'une multitude de personnes me l'enlevaient toujours. Comme je n'étais jamais acrive jusqu'ici à y reussir, j'ai donc marché dessas quand il était encore dans votre bouche. »

Cette histoire montre que, lorsqu'il y a une discussion, il faut attendre qu'une opinion soit sortie de la bouche et alors seulement soulever des objections; mais, quand l'opinion est a l'interieur de la bouche et ne s'est point encore munifestee, si on soulève contre elle des objections, on est semblable à celui qui marchait sur le crachat quand il était encore dans la bouche.

Nº 170a

(Trip., XIX, 7 p. 3 v- 4 r.)

Antrefois le Buddha, accompagné de lous ses disciples, entra dans la ville de Chû-wei (Cravasti) avec l'intention de mendier de la nourriture ; sur le bord de la route, il vitume fosse qui était pleine de liquides infects et où se trouvaient accumulés toutes sortes d'objets impurs; il apereut une vicille truie qui, avec ses potits, ctait vautrée an milieu de cette fosse immonde, Alors le Buddha rit legerement; il montra ses quarante dents et fit voir en même temps ses quatre canines; do ses quatre canines il emit une grande clarte qui illumina tous les trois chiliocosmes et qui environna les dix regions de l'espace ; cette clarté revint s'eurouler en trois replis autour du corps do Buddha, puis elle rentra en lai par sa poitrine. C'est la règle pour tous les Buddhas que, lorsqu'ils parlent de choses concernant les enfers, la clarié rentre par la plante de leurs pieds; lorsqu'ils veulent parler de choses concernant les animaux, la clarté rentre par leurs épaules; lorsqu'ils veulent parler de choses concernant les démons affamés, la clarte rentre par leurs banches; Jorsqu'ils veulent parler de choses concernant les hommes, la clarté centre par leur nombril; lorsqu'ils veulent parler de choses concernant les divers devas, la clarté rentre par leur poitrine ; lorsqu'ils veulent parler de choses concernant les gravakas, la clarté rentre par leur bouche; lorsqu'ils veulent parler de choses concernant les Pratyelas Buddhas, la darté rentre par la marque distinctive qui est entre leurs sourcils; lorsqu'ils veulent parler des choses concernant les divers Buddhas et Bodhisattvas, la clarté rentre par le sommet de four crane.

Ananda, voyant que la clarté était rentrée par la poitrine, sut que le Buddha voulait parler de choses concernant les devas; alors, se mettant à deux genoux, il demanda au Buddha quelle était sa pensée. Le Buddha dit à Ananda: « Autrefois, il y a de cela des kalpas innombrables, il était un notable qui ne possédait aucun fils et qui avait seulement une fille; celle-ci était d'une beauté remarquable et d'une intelligence qui la rendait fort sage dans les dis-

cussions; le père et la mère de cette joune tille la cherissaient fort. Quand elle fut devenue grande, elle prononca une gathà pour poser a son père et à sa mère cette question:

Tonles choses s'écoulent comme une rivière au cours rapide; — tout ce qui, dans le monde, est sujet de pelue ou du foie, — à l'origine d'on cela sort-il — et quand cela prendra-l-il fin ?

En catendant cas paroles, le père et la mère en lonerent la rare élégance, mais ne surent comment répondre à cette gàtha; la jeune fille qui déstruit qu'on lui expliquât le sens de cette énigne et qui n'obtenuit pas de réponse en conçut une grande tristesse et cessa de boire et de mangér.

Le père et la mère, voyant leur lille en proie au chagrin, furent fort inquiets. Alors donc ils réunirent une grande assemblée à laquelle ils invitèrent tous les brahmanes et les vieillards les plus experimentés; quand cette maltitude d'hommes se fut rassemblée comme des nuages et quand on eut fini de lui faire des offrandes, on disposa au milieu de la reunion un petit banc sur lequel la jeune fille s'assit; puis elle prononça la même gatha que précèdemment afin d'interroger ces hommes nombreux; mais tous garderant le silence et ne surent que répondre.

Le notable remplit alors un plat de joyanx des sept sortes et proclama qu'il donnerait cela à qui serait capable de répondre. Or, il y avait, en ce moment, un brahmane dont le corps était beau, mais dont l'intelligence était mince; il convoita ces joyaux precieux et dit: « Je puis répondre, » La jeune fille, l'ayant entendu, prononça la gatha pour l'interroger; comme lui non plus ne pouvait fournir la solution de l'énigme contenue dans cette gatha, il se borna à dire; » Tout ceia n'existe pas. « La jeune fille se prit à méditer et obtint la contemplation du non-être des choses; alors, elle s'écria; » Celui-ci est veritablement un grand maître; il ne m'a pas peu aidée ».

Quand cette jeune fille cut termine sa vie, elle naquit en haut dans la région du non-être des choses; après quarante kalpas, elle acheva cette destinee de deva et viat naître (maintenant) dans le monde. Celle qui était en co temps, la fille du notable, c'est (anjourd'hui cette vieille truie elle-même; son bonheur de deva etant terminé, les pêchés qu'elle avait commis dans des existences anterieures ont fait que dans la présente generation elle a reçu un corps de truie. Au moment où cette jeune fille prononça la gatha pour se reuseigner, si elle avait rencontre un mattre éclairé, elle aurait pu atteindre a la sagesse; mais cette jeune fille, bien qu'ayant pratique la contemplation, fut dépourvue d'intelligence; c'est pourquoi, lorsque la recompense attribuée à la contemplation out pris fin, elle tomba dans les conditions mauvaises.

#### Nº 171.

# (Trip., XIX, 7, p. 4 r.)

Il y avait antrefois le roi d'un grand royaume : son corps contracts une grave maladie et pendant douze années ne put s'en goérir; tous les plus grands médecins furent incapables de le bien soigner. En ce temps, dans un petit royaume de la frontière qui dépendait de ce grand roi, il y avait un maître médecin qui savait fort bien soigner les maladies. Le roi le fit donc venir pour qu'il soignit sa maladie; au bout de peu de temps il eut le honheur d'être délivré (de son mal).

Le roi songea alors aux moyens de récompenser ce maltre pour le bienfait qu'il lui avait rendu : il envoya à plusieurs reprises des emissaires pour répandre ses ordresdans ce royaume la-bas en disont : «Le maître a gueri par ses soms la maladie du rai; comme il a un grand mérite, il faut qu'on fui attribue des récompenses proportionnees; qu'on lui donne en abondance des éléphants, des charax, des charas, des bœnfs, des montons, des champs, des maisons, des serviteurs, des domestiques, et toutes sortes d'ornements magnifiques. Le roi de ce peut royaume, ayant rocu les ordres promulgues par le souverain, disposa une habitation avec une haute salle et des pavillons à plusieurs etages; il donne a la femme de ce maître des vôtements, de la nourriture, des colliers de perles et des parures; puis il tint prâts en abondance toutes sortes d'animaux domestiques, tels que; elephants, chevanx, bœnfs et moutous

Tant que le maître était reste auprès du roi, personne ne lui svait soulile mot de tout cela. Le mattre se disait en lut-méme: « J'ai gueri la maladie du roi et j'ai en beaucoup de mérite: mais je ne sais point encore el le roi me récompensera ou non. « Quelques jours s'étant encore écoules, le roi recouvra toute sa santé; le maître demanda a prendre conge, voulant rentrer dans son pays. Le roi v consentit aussitôt; il lui donna un cheval efflamque et un équipage qui lui aussi était tout miserable. Le maître, soupirant profondement et mocontent. (se disait) : « En guérissant la maladie du roi, j'ai vu un grand morite; mais le roi, ne connaîssant pas la valeur de mon bienfait, n en a pas tenu un juste compte et me fait partir les manus vides. »

Tout le long de la route il s'abandonnait à su tristesse et en concevuit un chagrin perpétuel : quand il arriva dans son pays, il aperçut un troupeau d'éléphants et démanda au gardien des éléphants : « A qui sont ces éléphants?» Le gardien des éléphants répondit : « Co sont les éléphants de maître un tel. « Il demanda encore au gardien des éléphants : « De qui maître un tel tient-il ces éléphants / » Le gardien des éléphants lui répondit : « Maître un tel

les a reçus comme récompense du mérite qu'il a en en guérissant par ses soins la maladie du grand roi. » Continuant à avancer le médecia) vit un peu plus loin un troupeau de chevaux et demanda au gardien des chevaux : " A qui appartiennent ces chevaux? " Le gardien des chevaux lui répondît : « Ce sont les chevaux de maître un tel. " Un peu plus loin, il vit encore un troupeau de bœufs et de montons et demanda aux gardiens du troupeau de bouls et de moutons: « A qui appartiennent ces bouls et ces moutons? » Le berger lui répondit ; » Ce sont les bœuls et les montons de maître nu tel. « Un peu plus loin, il apereut sa propre habitation on des salles élevées et des pavillons à étages étaient fort différents de sa maison primitive; il demanda au portier; » A qui est cette habitation? - Le portier lui repondit : - C'est l'habitation de maitre un tel. . Il entra alors dans les appartements intérieurs de sa demeure et vit sa propre femme, l'air prospère et riant, habillée de vétements précieux; tout surpris, il lui demanda : « De qui est-ce ici la femme? « Un serviteur lui répondit : « C'est la femme de maître un tel. »

Le médecin) qui, depuis le moment on il avait vu les éléphants et les chevaux jusqu'à celui où il était entrédans sa demeure, avait appris que tous (ces dons) lui avaient été attribués comme recompense du mérite qu'il avait eu en soignant la maladie du rol, se mit alors avoir des regrets rétrospectifs en songeant combien mince avait été son mérite en soignant la maladie du roi.

Cette parabole s'applique à la vertu qui procure le bonheur. La vertu qui procure le bonheur est arrêtée au milieu des difficultés qui sont comme la maladie du roi; le médecin est comparable à l'homme accomplissant les actes qui procurent le bonheur; quand il guérit la maladie du roi, il est comparable à l'homme de hien qui peut accomplir les actes procurant le bonheur; la guérison de la maladie du roi est comme la réussite de la vertu qui

procure le bonheur; quand le roi public l'ordre de donner en present (au modecin) des éléphants, des chevaux, et des bătiments, cela signific que lorsque les actes qui procurent le bonheur s'accumulent d'un côte, la récompense se réalise de l'autre. Ceux qui esperent qu'ils seront rapidement (recompenses se plaignent toujours de ce que la rétribution est trop lente; c'est ainsi que les hommes de pen de foi, des qu'ils ont accompli une action qui procure le bonheur, espérent aussitot que le récompense leur arrivers entre le matin et le soir; quand la vieillesse, la maladie et la mort surviennent, îls disent qu'il n'y a pas naturellement de recompense excellente; mais quand ils ont obtenu le mystérieux séjonr dans les cienx et que les excellentes rétributions leur parviennent toutes, ils sont comme ce medecin quand il voyait les éléphants et les chevaux; grâce à ce mystérieux séjour, ils arrivent dans les palais celestes; ayant reçu le mystere de cette autre vie, leurs veux voient dans les salles cèlestes toutes sortes de beaux spectacles; alors ils comprennent et ils ont le regret rétrospectif de n'avoir autrefois pas fait grand' chose; tel ce médecin qui, en voyant les dons qui lui étaient faits, regrettait que le mérite qu'il avait eu à guérir une maladie fût mince.

#### Nº 172.

## (Trip., XIX, 7, p. 4 re-ve.)

Dans un royaume êtranger il y avait des pluies malfaisantes; quand elles tombaient dans l'eau des flouves, des lacs, des rivières, des puits et des fossés des remparts, les hommes qui buyaient de cette eau en concevaient une folie et une ivresse qui ne se dissipaient qu'au bout de sept jours. En ce temps, le roi de ce pays était fort sage et etuit habile aux pronostics. Un nuege chargé de le pluie malfaisante s'étant élevé, le roi le reconnut; il couvrit alors un puits de manière que la pluie ne pût y penétrer. Copendant les divers fonctionnaires et la foule des sujets du roi burent tous de l'eau de la pluie malfaisante; en pleine séance de la cour, ils devinrent fous; ils éterent leurs vêtements et allérent tout mus; ils se couvrirent la tête de boue et assistèrent ainsi à l'audience du roi.

Le roi était seul à n'être pas fou; revêtu des habits qu'il avait contume de porter, coiffé de son bonnet divin et orne de ses bracelets et de ses colliers, il restait assis sur son lit. Tous ses sujets qui ne se savaient pas fous, pensalent au contraire que le roi devait être bien fou pour être seul ainsi habillé; ils se disaient les uns aux autres dans la foule : « Ce n'est point là une affaire de peu d'importance, songeons à ce qu'il convient de faire ensemble. »

Le roi, craignant une révolte de ses sujets, ent peur pour lui-même et leur dit z « l'ai une excellente médecine qui peut guérir cette maladie; vous tous, attendez un instant que j'aie pris cette médecine; je réapparaîtrai dans un instant, « Le roi entra dans son palais, ôta les vétements qu'il portait, barbouilla son visage de boue et ressortit au bout d'un moment; tous ses sujets en le voyant furent très joyeux et dirent qu'il agissait conformement à la règle, car ils ne se savaient pas fous.

Sept jours plus tard, tous les sujets reprirent leur hon sens et se sentirent fort honteux; chacun d'eux remit ses vétements et son bonnet pour venir à la réunion de la cour. Le roi, intentionnellement, était resté comme aupavant et se tennit assis tout nu; ses sujets furent frappes de stupeur et lui demandérent; « O roi, vous avez toujours en une grande sagesse; pourquoi vous conduisez-vous ainsi? » Le roi leur répondit; « Mon cœur est toujours reste ferme et ne s'est point altéré; mais comme vous étiez lous, vous avez an contraire déclaré que j'étais fou; si donc je suis maintenant dans cet état, ce n'est pas véritablement mon cœur qui l'a vouln.

Il en est de même du Tathagata: comme la fonte des êtres a lui de l'eau de l'inimelfigence, tous sont fons, lorsqu'ils entendent dire que le grand saint annunce constamment que les diverses essences ne naissent ni ne s'anéantissent, qu'il y a une caracteristique et qu'il n'y a pas de caracteristique, ils ne manquent pas de dire que le grand saint prononce des paroles insensees. C'est pourquoi le Tathagata, pour se conformer à la multitude des êtres, dit en apparence que les diverses essences sont les unes bonnes, les autres mauvaises, qu'elles sont les unes composées et les antres non composées.

#### Nº 173.

# (Teip., XIX, 7, p. 4 v.)

Dans une naissance antérieure, un Asura avait ete un pauvre homme qui demeurait au hord d'un fleuve et s'occupait à le traverser en transportant du bois mort. Un jour que l'eau du fleuve etait très profonde et était impétueuse, cet homme fut à plusieurs reprises emporte par l'eau; il perdit alors tout ce qu'il tenait dans les mains et son corps fut sahmerge; emporte en tourbilloumant par le courant, c'est a grand'peine s'il put en sortir. En ce moment un Pratycka Buddha, qui avait pris la forme d'un cramma, viat en sa demeure pour mendier de la noueriture; le pauvre homme lui en donna avec joie; quand de Pratycka Buddha eut mangé et eut fait ses ablotions, il placa son patra dans les airs et s'en aila en volant. A ce spectacle, le pauvre homme prononça le veu que, dans

une naissance altérieure, son corps fût de haute taille de manière que les caux les plus profondes n'allassent pas au delà de ses genoux. Par l'effet de cette cause, il obtint un corps si immense que les caux des quatre grandes mers ne pouvaient aller au delà de ses genoux; quand il était debout dans la grande mer, son corps dépassait le Sumeiru; ses mains s'appuyaient sur les sommets des montagues et il regardait au-dessous de lui les devas Troyastrimeas. Doit-on donc s'étonner si le Buddha, qui, pendant des kalpas innombrables a accumule les plus grands vaux, remplit tout l'espace par son corps de la Loi (dharmakotya)!

#### Nº 174.

## (Teip., XIX, 7, p. 13-4)

Autrefois, le fils d'un roi des l'âge de sept aus entra dans de profondes montagnes pour y rechercher et y étudier la sagesse des ascètes; il n'avait point encore appris quelles étaient les attributions des divers fonctionnaires de la cour. Plus tard, le roi de ce pays étant mort, il n'y ent personne qui fut qualitée pour devenir roi du royaume. Les ministres se rassemblérent et délibérérent entre eux, disant : « L'ascète qui est dans la montagne stuit à l'origine fils du roi; d'autre part il pratique la sagesse et la vertu; prenons-le pour roi et toutes les principantes aureont en lui un appui

Tous danc, officiers et gens du peuple, sortirent et se rendirent dans la montagne; ils saluérent cet ascète du titre de roi; ils le firent monter dans le palanquin royal et revinrent à la capitale; ils donnérent l'ordre à l'officier de bouche de préparer des mets délicats et exquis pour nourrir le grand roi. Le roi, voyant que le goût de ces aliments agréait a sa bouche, se mit à demander a son cuisinier toutes les autres choses les unes après les antres.

Ses ministres rassemblés se prirent tous à rire et dirent donc au roi : Les cent officiers ont des attributions qui font que chacun d'eux preside a des fonctions determinées : l'officier de la cuisine préside à la nouvriture : l'officier des vétéments préside à l'habillement : pour les affaires militaires et pour les tresors d'objets précieux, il y a des preposes spécieux. Il ne faut pas, parca que votre nouvriture u été bonne, charger de tout un seul homme.

Cet apologue fait comprendre que, dans la toule des fivres saints qui donnent des explications, chacun d'eux donne certaines explications et ou ne paut domander tout à un seul livre saint. Parmi eux, il y en a par exemple qui expliquent les diverses essences, leur réalité at leurs caractéristiques; l'abbidharme explique l'être des diverses essences; chacun d'eux est différent des autres et c'est ainsi qu'en expose la necessite tantés des caractéristiques, tantêt de l'absence de caractéristiques.

Nº 175 (4),

(Trap. NIN, 7, p. 4 v55 r.)

Dans la forêt des cerfs, il y avait autrefois une troupe de cinq cents cerfs; dans cette forêt il y avait aussi deux) rois des cerfs. l'un était le Bodhisattve; l'autre était le vrai roi des cerfs. L'u jour le roi du pays sortit de la ville pour chasser; il vit cette troupe de cerfs et ameno

<sup>(</sup>f) Voyez pine hand in 18 t. 1 p. 68-21.

des soldats pour les cerner. Ces deux rois des cerls, apres avoir tous deux avise à un moyen (de salut allérent ensemble auprès du roi des hommes et, se mettant a deux genoux devant lm, ils fui dirent : Maintemant, paisque nous sommes sur le territoire de votre Majesté, nous sommes destines à la tuerie; unis si votre Majesté met a mort en une fois tous les cerls, vous n'aurez pas le temps de les manger tous et il y en aura qui se pourriront : nous vous proposons de vous envoyer chaque jour deux cerfs pour subvenir à la nourriture de votre Majesté; tous les antres tour à tour devront jour après jour vous être envoyes sans que nous nous permettions d'y manquer; nous souhaitons que votre Majeste nous éconte afin que nous puissions un peu prolonger notre vie. Ne serait-ce pas la un bienfait digne de vous, à grand roi ? » Alors le roi donne son consentement a cette proposition; il ordonna qu'on ouvett le cercle d'investissement et qu'on laissat aller (les cerfs). A partir de ce moment, ces deux rois des cerfs arrangèrent entre eux un choix pour déterminer l'ordre de succession suivant lequel doux cerfs étaient chaque jour envoyes aux cuisines du roi.

Plusieurs jours plus tard, il y ent une biche enceinto dont ce fut le tour d'aller à la mort; cette biche se rendit auprès de son roi pour lui demander d'attendre que sa grossesse fut terminée; le roi des ceris lui répondit; « Le tour des autres ceris n'est pas encore arrivé, qui pourrait vous remplacer? » Cette biche alla alors auprès du roi qui était le Bodhisattva et lui dit; « Mon roi n'est pas compatissant et ne trouve pas d'arrangement qui le rende indulgent, Maintenant, je viens vous remettre ma destinée et je désire que vous arrangiez cette uffaire.

Le roi des certs qui était le Bodhisattva ent pitie de sa situation: il alla donc lui-même dans les cuisines du roi des hommes; le chef des cuisines vint dire au roi : « Le roi des certs est venu de lui-même dans les cuisines et demande à se substituer à cette biche enceinte. Le roi, surpris d'un fait si extraordinaire, dit au chef des enissines : « Amenez-moi ce roi des cerfs, « Le roi des cerfs vint donc suprès du roi des hommes et lui exposs toute sa pensée; alors la foi s'eveilla dans le cœur du roi qui (se dit que), si les animaux mêmes pratiquent la verta, à combien plus forte raison les hommes le doivent-ils faire. Il ordenna que dans tout son royaume on cessât à jamais de chasser et il donna a perpétuité à la troupe des cerfs le territoire de cette forêt qui prit dès lors le nom de Forêts des cerfs (Mrgadáva).

#### Nº 176.

### (Teip. XIX, 7, p. 5 e; cl. p. 12 v.-13 e.)

Autrefois, il y avait un laique dont la femme était enceinte: il invita le Buddhe à venir dans sa domenre et, après lui avoir fait des offrandes, il voulut prier le Tathagata de pronostiquer ca que serait l'onfant que sa femme devait plus tard mettre au monde, car il désirait savoir si ce serait un fils ou une fille. Le fluddha lui dit : Elle enfantera plus tard un fils qui sera d'une heaute merveitleuse et qui, quand il sera devenu grand, jouira parmi les hemmes des félicités qui sont réservees en haut sux devas; plus tard, il obtiendra la sagesse d'Arhat, « Quand le laique eut entendu ces paroles, il les mit en doute dans sou cœur et n'y ajouta pas foi.

Par la suite il invita encore (un disciple des six maîtres (heretiques) et, après ini avoir fait des offrandes, le prin derechef de faire un pronostic ; le laïque dit à cet heretique : « Auparavant, j'ai charge le cramana Cantama de faire un pronostic ; il a dit que (ma femme) devrait plus

tard enfanter un fils; mais je ne sais pas si ce sera réellement un fils vertueux ou non. « L'hérétique lui dit : « Elle enfantera une fille. »

Cet hérétique détestait la loi du Buddha; quoi qu'en vérité il voulut la contrecarrer, lorsqu'il s'en fut retourné, il fit la reflexion suivante : « Si cette (femme) engendre un fils, ce latque me délaissers et servira Gautama. Il tint alors au latque ce discours trompeur : « Votre femme doit enfanter un fils; mais, après la naissance de ce fils, il y aura de grandes calamités et votre famille et votre parenté jusqu'à la septième génération seront entièrement anéanties; c'est parce que ce pronostic était néfaste que je vous ai faussement dit naguère que ce serait une fille (qui naitrait), »

En entendant cela, le laique en conçut une grande frayeur dans son cour et ne sut que faire. Cet hérêtique lui dit alors : a Si vous désirez obtenir un avenir heuraux et avantageux, il suffit d'éliminer (cette cause de mal), » L'hérétique se mit alors à masser le ventre de la femme du laique afin de la faire avorter; comme il lui massait le ventre sans discontinuer, la femme du laique mourut; cependant sou fils n'était pas mort, grâce à un effet du bonhour que lui avaient assure ses existences antérieures. Le laique se débarrassa alors de sa fomme, en la mettant dans l'endroit des morts; on fit un grand tas de bois pour la brûler; au moment où les flammes etaient ardentes, le Buddha accompagné de ses disciples, se rendit la pour regarder; le corps de la femme du laique se fendit et on aperçut son fils assie sur une fleur de lotus; il était d'une beauté merveilleuse et son visage était comme la neige.

Le Buddha ordonna à K'i-yu (Jivaka) (1) de lui apporter cet enfant; quand K'i-yu (Jivaka) l'eut apporté, on le sortit de la et ou le rendit au laique qui alors le

<sup>1)</sup> Le célèbre modecim

nourrit et l'eleva Quand il ent atteint l'aga de seize ans, il l'emportait sur les autres hommes en talent et en beauté ; il prépara alors en quantité des hoissons et des nourritures excellentes et invita l'hérétique (dont il a été question plus baut); quand l'hérétique se fut assis, au bout d'un moment il se mit à éclater de rire, et comme l'autre lui demandait pourquoi il riait, il répondit : - Je vois à cinquante mille li d'ici une montagne; au pied de cette montagne il v a une rivière; un singe est tombé dans cette rivière et c'est pourquoi je ris. - Le jeune homme savait que tout cela n'était que mensonge; c'est pourquoi, dans le bol (de l'hérétique) il placa toutes sortes de houillies exquises qu'il recouvrit de riz et charges un homme de le fui présenter; pour toutes les autres personnes, il plaça dans leurs bols le riz au fond et les bonillies au-dessus; tous les gens se mirent à manger; seul l'hérétique jetait des regards irrités et ne mangeait pas.

Comme le maître de la maison lui demandait pourquoi il ne mangonit pas, l'hérétique répondit : « Je n'ai pas de bouillie; comment mangerais-je? » Le mattre de la maison hii dit : « Si votre regard peut voir un singe qui tombe dans l'eau à cinquante mille fi d'ici, comment ne voit-il pas les bouillies qui sont sons le riz? » L'hére. tique fut grandement en colère et en definitive il s'en retourna sans avoir mangé. Il se rendit auprès de Cho-li-Ricon fo (Crigupta a qui il reconta tout ce qui s'etait passé; la sœurainée de cet homme était en effet la femme de Grigupta, Quand Grigupta eut entendu ce récit, lui aussi s'irrita; il dit à l'hérétique : « Gantama est le mattre de cos gens; mais c'est mei qui suis le grand mattre; je l'inviterai a venir pour le calomnier et lui faire affront. » C'est pourquoi il disposa la fosse pleine de fen et la nourriture empoisonnée (1). Cette histoire est fort étendue; an

<sup>(</sup>I) Voyes Himm-trang, Memoires, t. II. p. 18-th.

ne peut la rapporter point par point; c'est pourquoi nous l'avons abregée en n'en prenant que l'essentiel.

#### Nº 177-

## Tesp., XIX. 7, p. 5 re-va.)

Autrefois, il y cut un religieux qui se rendit dans la unison d'un brahmane pour y mendier de la mourriture; le brahmane charges sa femme de lui presenter de la nourriture pour lui donner à manger; cette femme se tenait debout devant (le religieux), et, comme elle etait belle, celui-ci conent dans son cœur l'idée de jouer un hon tour; il dit au brahmane ; « Le gout de la volupte; apres, malheur; sortir. » Le brahmane ne comprit pas et lui demanda ce que signifiaient ces paroles : « Le goût de la volupte; après, malheur; sortir. . Le religieux prit alors dans ses mains la gorge de la femme et ils s'embrassérent l'un l'autre; après l'avoir embrassée, il dit au brahmane : · Ca, c'est ; Le goût de la volupté. · Le brahmane, très. irrite, frappa d'un coup de bâton ce religieux qui lui dit alors : Ca, c'est : Après, malheur, Comme le brahmane voulait le frapper encore, le religieux s'enfuit hors de la porte, puis, retournant la tôte, if dit au brahmane : « Ca c'est : Sortie. >

Cet apologue prouve que lorsque les hommes ne peuvent comprendre à fond tout le sens des maximes de la religion), il fant leur montrer des exemples concrets et alors ils sont celairés (1).

<sup>(3)</sup> La becon que le religient vouloit donner par un example, que le morde la femme dut fronver un peu trop contret, était sans donte la suventé : cela que cabandonne à ses désirs sensuals épreuve cheuite des malheurs et « est poseques it juge préférable de nortir du monde et d'enfrer en religion.

Nº 478:

Teip., XIX, 7, p 5 ve.

Antrofois, if y cut un paysan qui se rendit pour un moment à la ville; il apereut un homme qui, ayant subi la peine du fouet, s'enduisait le des de crottin de cheval tout chand; il lin demanda pourquoi il faisait cela et l'antre lui répondit : « C'est pour que mes blessures guérissent lacilement et ne hissent pas de cicatrices. Le paysan garda secretement cette recette dans son cour; plus tard, ctant de retour chez lui, il dit aux gens de sa famille : « En allant à la capitale, l'ai acquis beaucoup de sagease. » Les gens de sa famille lui avant ensuite demandé quelle était cette sagesse, il appela un esclave et fui dit : « Apperter un fonct et donner-moi de toutes vos forces deux cents coups de fouet. Par crainte de son maître, l'esclave n osapas desobeir et lai donna donc de toutes ses forces deux cents coups de fouet jusqu'à ce que le sang qui rui selait conveit son dos; il dit alors à son esclave : « Apportes du crottin de cheval tout chaud pour m'en euduire; cela pourre faire que (una blessures) guerissent facilement et ne forment pas de cicatrices. « Puis il dit aux gens de sa famille : « Saviez-vous cela? Vodà quelle est ma sagesse, «

Cet apologue s'applique au religieux qui renonce aux défenses; au debut, il a rencontré un malire éclaire et a reçu les défenses; mais ensuite, ayant ou l'occasion de voir d'autres personnes, les défenses qu'il avait reçues sont rejetées et il délais-e les défenses qu'il avait d'abord acceptees; il redevient laique et détruit (en lui) le corps de la Loi (dharmakaya); il est comparable à coloi qui recoit deux cents coups de fonet, en sorte que le sang qui ruis-elle lui couvre le dos; quand alors il démande à recevoir de nou-

veau (les défenses), il est comme celui qui s'enduit de crottin de cheval.

### Nº 179.

(Trip., XIX. 7, p. 5 ve; cf. p. 13 rt.)

Dans un royaume étranger il y avait un exorciste de nagas; avec sa kiun-leh'e (kundika, cruche) remplie d'eau, il se rendit au bord d'un ctang ou se trouvait un nage et prononça de tout sou cœur la formule de conjuration. Ce naga vit alors aussitot qu'un grand feu s'élevait du fond de l'étang et que tout l'étang était en flammes; en spercevant le fen, le naga fut ellrayé et sortit la tête pour regarder au loin les montagues; il vit encore qu'un grand feu incendiait les montagnes et les marais; il regarda plus haut jusqu'an sommet des montagnes et ne trouva aucun endroit où il pût s'etablir; tout était brûlant et il n'avait aucus, lieu où réfugier son corps: Il aperçut que scule l'eau qui etait dans la cruche (kundika) pouvait lui permettre d'échapper au péril; alors il aneantit son grand corps et prit une forme menue et petite pour s'introduire dans la cruche (kun-teh'e, kundiks).

Cet étang du naga symbolise le monde des désirs (kamadhatu); les montagues et les marais que (le naga) voit de loin sont le monde des formes (répadhatu); le sommet de la montague qu'il regarde est le monde de la privation de forme (arépadhatu). Le conjurateur de nagas symbolise le Bodhisattva; l'eau de la cruche, le Nirvana, la formule de conjuration, les moyens (d'arriver à la Bodhi); le grand fou brêlant, l'impermanence visible; le grand corps du naga, l'arrogance; la petite forme qu'il prend, l'humilite. Cet apologue signifie donc : Le Bodhisattva montre que le présent kalpa brûle de part en part les desurs et les formes et que le grand feu de l'impermanence épouvante tous les êtres; il nous exhorte à nous dépouiller de notre arrogance, à nous humilier et à descendre toujours plus bas, afin qu'ensuite nous entrions tous dans le Niryana.

#### N= 180.

### (Trip., XIX. 7, p. 5 ve.)

Autrefois dans un royaume étranger, il y a de cela fort langtemps, il y avait une pierre qui, se trouvant sur le bord de la route que frequentaient les hommes, etait souvent fontée par les chars et par les chevaux et petit à petit s'effritait. En ce temps il y eut un homme qui, ennuyé de la voir gêner la route, voulut absolument la supprimer et la frappa de manière à la briser; il vit un serpent venimeux sortir du milieu de la pierre et devenir de plus en plus grand en se gonflant; en l'espace d'un moment, son corps remplit le Jambudylpa; tout ce qu'il y avait d'êtres vivants, hommes et bêtes, dans le Jambudylpa, en un jour ce serpent les dévors entièrement. Après quoi il monrat.

Puisque la rétribution des actes mauvais se produit déjà avec une telle promptitude, à plus forte raison, lorsque le Bodhisativa, qui est d'abord un homme ordinaire, a accumulé ses actes méritoires et a multiplié ses vertus, et cela à travers des kalpas aussi nombreux que les graius de salde, s'il arrive un moment où, des qu'il en a conçu l'idée, il réalise en lui la sagesse du Buddha, explique la Loi, sauve les hommes et atteint au Nirvana, pourquoi s'étonnerait-on de la rapidité avec laquelle cela se produit?

### Nº 181.

## (Trip., XIX, 7, p. 5, ve.)

Autrefois il y avait la tôte et la queue d'un serpent qui se faisaient l'une à l'autre des remontrances. La tête dit a la quene : « C'est moi qui dois être la plus grande. « La queue dit à la tête : « Moi aussi je dois être la plus grande. « La tête dit : « Fai des oreilles avec lésquelles je peux entendre; j'ai des youx avec lesquels je peux voir: l'ai une houche avec laquelle je peux manger. Au moment où nous marchons, je suis celle qui est le plus en avant, c'est pourquoi il fant que je sois la plus grande. Vous n'avez pas ces talents; vous ne devez pas être la plus grande. » La quene dit : « C'est moi qui vous permets d'aller de l'avant et c'est ainsi que vous pouvez aller de l'avant; si je m'enroulais en faisant trois tours de tout. mon corps autour d'un arbre et si, trois jours durant, je se me rolachais pas, (vous series condamnée à mourir, » La queue fit comme elle vennit de direj; alors la tête ne put plus s'en aller pour chercher sa nourriture; allamée, elle était près de mourir La tête dit à la queue : - Vous pouvez nous mettre en liberté; je vous accorde que vous ôtes la plus grande. La queue, ayant entenda cette parole, les mit aussitôt en liberté. (La tête) dit encore a la queue : « Puisque vous êtes la plus grande, je vous permets de marcher devant. « A peine avaient-elles fait quelques pas qu'elles tomberent dans une fosse pleine de feu et y périrent.

Voici à quoi s'applique cette comparaison : Si parmi les religieux il se trouve quelque superieue (athavira) de grande vortu bhadanta et intelligent qui peut decider des points de doctrine et de discipline, et si an-dessons de lui il y a un homme mediocre qui sa refuse à lui obdir, lorsque le supérieur n'est pas assez fort pour imposer ses ordres à cet homme et qu'il lui dit donc : « Je désire que vous agissiez à votre guise », les affaires ne réussissent pas et tous deux ensemble tombent dans les violations de la lui. Ils sont comparables à ce serpent qui tomba dans la fosse pleine de feu.

#### Nº 182.

## (Trip., XIX, 7, p. à v\*-6 r\*; cl. p. (3 v\*.)

Antrefois un oiseleur avait tendu son filet sur un marais et y avait place des aliments dont se nourrissent les oiseaux. Des oiseaux en foule, appelant leurs compagnons, accourarent a l'envi pour les manger. L'oiseleur tira à lui la corde de son filet et tous les oiseaux tombérent dedans; ar. (parmi eux) se trouvait un oiseau grand et très fort; il souleva avec son corps le filet et, de concert avec tous les autres oiseaux; partit en a'envolant.

L'oiseleur se mit à leur poursuite en se guidant sur l'ombre qu'ils faisaient; quelqu'un lui dit : - Les oiseaux volent dans les oirs et vous les poursuivez à pied. Quelle n'est pas votre folie! « L'oiseleur répondit : « Pas »; grande que vous le pretendez; ces oiseaux, quand viendre le coucher du soleil, voudront chercher à se poser pour passer la nuit; comme ils irant slors dans des directions differentes, il fandra bien qu'ils tombeut à teure.

Cet homme continua done à les poursuivre sans s'arreter; quand le soleit fut près de se concher, il vit en levant les yeux que tous ces oissant tournoyaient en volant et se dispataient, les uns voulaient aller à l'est, les autres à l'ouest; ceux-ci jetaient les yeux vers une grande loret; ceux-là desiraient se rendre près d'une eau courante; comme leurs contestations n'avaient pas de fin, au bont d'un instant ils tombérent a torre. L'oiselour afors les prit et les tua les uns après les autres.

L'oiselour représente Po-ziun (l'apiyan); le fait d'étendre le filet est comparable à celui de contracter les asservissements; les oiseaux qui volent en emportant le tilet sur leur dos sont comparables à l'homme qui, avant d'être dégagé des asservissements qu'il a contractés, fait que ses desirs produisent la révolution essentialle; les oiseaux qui s'arrêtent au concher du soleil sont comme les hommes qui conçoiyent des sentiments de lassitude et qui ne font plus de progres. Les viseaux qui ne sont pas d'accord quand ils cherchent's se poser sont comme ceux qui sonlèvent les soixante-deux opinions (hérétiques) pour se contredire continuellement. Les oiscaux qui tombent à terre sont comme les hommes qui reçoivent la punition de leurs erreurs et tombent dans les enfers. Ceci montre que toutes les souillures que causent les asservissements contrackes sont le filet de Mara.

Ainsi donc 1) les asservissements contractes recouvrent Thomme comme un filet. Ceux qui sont dans les deux voies [superieures 2] doivent avec le plus grand soin veiller sur leur corps et sur leur bouche (3), pour ne pas se laisser tomber dans ce filet, car les soulfrances des trois voies mauvaises (4) et le prolongation indéfinie des naissances et des morts sant insupportables.

2 Les constitions d'homme et de days. (5 Sur leurs extre et sur juire paroles

<sup>(1)</sup> Celle conclusion un se trouve que dans la rédaction du 7-heur long sinus les pl qui king Trèpe, XIX, 7, p. 13 ve.

<sup>(4)</sup> Les condillems d'unional, de démos affinar et d'habitant des cufers.

N 183.

### Trip., XIX, 7, p. 0 r.

Autrefois, au temps on le Undaha était dans ce monde, il y avait cinq cents hommes forts qui étaient tous deveaus gramanas; réunis en un même lieu, ils sa tenaient assis en contemplation et récitaient les livres saints. Or, de mechants volcurs unieverent complétement tous les vétements et les hols des religieux en ne leur laissant que leur nivasana et leur sanighali.

Après que ces voleurs furent partis, tous les cramanas, legérement vétus de leur nivasana et de leur sanghott, vincent supres du Buddha et lui rucontérent ce qui s'était passe. Le Buddha leur dit : Pourquoi n'avez-vous paspoussé de grands cris? - Ils répondirent : « Le Buddha ne nous y avait point encore autorises; c'est pourquoi nous a'avons pas osé crier. »

Le Buddha dit à tous ces bhiksus; « Si veus n'usez pau crier, les voleurs veus déponilleront chaque jour de vos vétaments, et qui sera alors capable de vous en donner constantment (de nouveau). Dorenavant je vous autorise, quand vous verrez venir des voleurs, à pousser de granda cris, à brandir des bâtons et à prendre en main des pierres pour les effrayer et les laire se retirer, mais gardez-vous d'aller jusqu'à les blesser ou les tuer reellement.

Suit une longue dissertation aur les raisons pour lesquelles il ne faut pas attacher d'importance au corps, à la vie et aux richesses, sans rependant les mépriser absolument.

Nº 184.

(Trip., XIX, 7, p. 6 r - v.)

Autrefois, dans le Tien-Ichou (Inde) il y avait un lieu de résidence où se tensient cent mille gramanas; plus de cinquante mille d'entre eux avaient dejà obtenu la dignité d' Arhat, leurs six pénétrations (abhijuas) étaient pures et pénétrantes; ils avaient cessé de passer dans le cycle des transmigrations. Il restait cinquante mille hommes, dont les uns avaient obtenu les trois degrés inférieurs de la sagesse, et dont les autres ne les avaient pas encore obtenus. Or, il y cut un notable qui, dans le desir de rechercher les félicités dont on jouit autant qu'on veut dans les conditions d'homme et de deva, vint dans ce temple et y disposa un repas qu'il offrit à la foule des religieux.

En ce temps, il y avait un sthavira qui était un grand Arhat ayant obtenu les six pénétrations surnaturelles; cet homme était fort vieux; sa harbe était blanche; ses dents étaient tombées; son corps était décrepit; il était celui qui occupait la plus haute position parmi ces cent mille hommes. Quand on eut fini de prononcer des voux accompagnés de prières en faveur de ces notables, quand on eut hu et mangé et quand l'ean pour les ablutions eut cessé de circuler, ce visillard) dit alors au notable; « O dámpati, par votre libéralité présente vous venez de vous attirce un grand châtiment. »

Aussitôt ceux des religieux qui n'avaient point encore obtenu la sagesse dirent tous que le athavira avait prononcé cette folle parole à cause de son grand age. Le sthuvira leur repondit : « C'est là une chose veritable, je n'ut point dit une folle parole, « Les religieux en foule lui demandérent : « Cet homme vient de semer pour lui le bonheur; comment récolterait-il le châtiment ? «

Le sthavira répondit : - Vous connaissez la première phase, mais your ne connaissez point encore la seconde. Cet homme a seme pour fui le bonheur ; aussi recevra-t-il encore des felicités en se trouvent dans les conditions d'homme ou de deva, mais, tandis qu'il jouirs de ces felicités, il concevra une grande arrogance; il pensera qu'il a fait assez et na cherchera pas à être délivre; quand il regardera la Buddha, il ne l'adorero pas; quand il verra des livres saints, il ne les lira pas; quand il verra des cramunas, il n'aura pas pour eux des sentiments de respect; il s'abandonners au gré de ses désirs; quand il sura fini de jouir de ces felicites, il devra tomber dans les voies mauvaises et y rester pendant des asamkhyeva-kalpas illimites: quand son chatiment sera fini, alors il en sortira. S'il peut semer ainsi pour lui de grands châtiments, d'est parce qu'il aura reçu la grande rétribution (1 de sa conduite dans ce monde. Si douc il fixe insintenent son cour sur la sagesse sainte et s'il fait cet acte producteur de bonhour, plus tard, quand il recevra sa retribution, co ne sera pas en definitive cette retribution la (qu'il recevru) (2). .

#### Nº 185.

### (Trip, XIX, 7, p. 6 v\*.)

Autrelois dans le royaume de Tien-Ichon (Inde), il y avait deux hommes pauvres : ils s'ingéniaient pour gagner

<sup>(</sup>I) En d'antres termes, la sérompeuse même que sa bonne action hai sura raise l'induire à commettre des fantes qu'il expera ernellement plus tarit.

<sup>(</sup>V) La défautive il sera châtia au bau d'étre récompaniel.

leur vie et calculaient avec parcimonie; ils s'occupaient à vendre du fait fermente. Ces deux hommes, portant chacun sur leur tête une jarre de lait fermente, se rendirent au marché pour l'y vendre; en ce temps, il avait plu et le chemin etait glissant; un de ces hommes, qui était sage, se sit cette réslexion: « Aujourd'hui, à cause de la bome et de la pluie, il est difficile de marcher sur la route; si je viens a tomber, ma jarre se brisera et je perdrai tout. Maintenant je vais rétirer entièrement le heurie et si je dois tomber, ce que je perdrai sera surs importance. « L'autre homme, qui avait peu de prevoyance, prit ensemble le beurre et le lait) pour aller au marché.

Au milieu du chemin que la houe rendait glissant, ces hommes tombérent tous deux : l'un d'eux s'abandonna au désespoir, versa des larmes et se tordit (de douleur) en restant étendu sur le sol ; l'autre n'avait point l'air chagrin et ne temoignait aucun déplaisir, Quelqu'un leur demanda: · Vous avez tous deux casse votre jarre de lait; votre perte est égale et ne différe point pour l'un et pour l'antre-Pourquoi l'un de vous est-il seul à s'affliger, à pleurer et à exprimer ses regrets, tandis que l'autre reste calme et ne semble point fáché? « Un de ces hommes répondit ; « Du fait que je portais je n'avais point extrait le beurre; maintenant que ma jarre est brisée, ma perte est absolument totule ; c'est pourquoi je ne puis dominer mon affliction » L'autre homme répondit : «Du lait que je portais j'avais au préalable enleve le beurre; maintenant, bien que ma jarre soit cassee, me perte est de peu d'importance; c'est pourquoi je reste tranquille et n'éprouve pas de regrets. »

La jarre symbolise le corps; le beurre symbolise les richesses. Quand un homme est avare et tient à ses richesses, il recherche avec avidité son intérêt immédiat et ne songe pas a l'impermanence; mais quand son corps, comme la jarre, vient à se briser, ses richesses sont entièrement perdues, et il est comparable à cet homme qui perdit folloment son beurre et son lait; il s'afflige alors et a des regrets retrospectifs, mais son repentir ne sert de rien. (Au contraire.) quand un homme croit fermement aux récompenses des vies futures, tout ce qu'il a de richesses, il l'emploir en charites; même quand son corps, comme la cruche, vient à se briser, la perte qu'il éprouve est sans importance, et il est comparable à cet homme qui, bien que sa jarre de lait se fût brisée, n'avait subi qu'une perte minime; son cour reste tranquille et il n'a point lien d'avoir des regrets rétrospectifs.

#### Nº 486.

(Trip., XIX, 7, p. 6 ve; cf. p. 13 ve.)

Il y avait autrefois cinq cents marchands qui etaient montes en bateau et étaient allés sur la mer pour chercher des denrées précieuses. Il arriva que le poisson mo-kie makara) sortit la tête et, la gueule grande ouverte, voulut dévorer tous les êtres vivants; en ce jour, il y avait peu de vent et cependant le bateau filait comme une flèche. Le patron sa-pa (sarthavaha) dit à l'équipage : « Le bateau file trop vite; il faut relâcher la voile et la descendre à fond. « Mais le bateau n'eu alla que plus rapidement et on ne pouvait l'arrêter.

Le patron sa-po (sarthavaha demanda à l'homme qui etait sur le château d'avant : « Que voyez-vous ? » « Je vois, (répondit-il), en haut deux soleils qui apparaissent ; en has est une montagne blanche ; au milieu est une montagne noire ! « Le patron sa-po (sarthavaha) s'écria tout effraye : « C'est là le poisson gigantesque ; que faut-il faire ?

<sup>17</sup> Le sont apparenment, les deux your les deuts et la langue du monstre qui sont sinsi décrits par le matelot épasyanté.

Vous et moi maintenant sommes en grand péril; nous allons entrer dans le ventre du poisson et il n'y sura plus aucun moyen de sauver notre vie. Que chacun de vous implore de tout son cœur les dieux qu'il sert. « Alors tous ces hommes se mirent chocun a confier sa destince à la divinite qu'il servait en lui demandant de les retirer de détresse; mais plus leurs prières etaient ardentes, plus vite allait le bateau.

Au bout d'un moment, comme il ne s'arrêtait pas, il allait entrer dans la gueule du poisson; alors le patron sa-po (sarthavaha) dit aux autres; « Je sais un grand dieu qu'on appelle fluddha; voes autres, abandonnez les dieux que chacun de vous adore et invoquez-le. » Alors ces cinq cents hommes poussérent à grands cris l'invocation na-me En (namo fiuddhaya).

La poisson, entendant le nom du Buddha, fit cette réflexion: « Aujourd'hui dans le monde il y a de nouveau un Buddha; comment pourrai-je supporter de faire du mal à tous les êtres vivants? « Ayant fait cette réflexion, il referma la bouche; l'eau se mit à couler en sens inverse et repoussa (le bateau) loin de la gueule du poisson. Les cinq conts marchands purent être sauvés en même temps.

Ce poisson, dans une existence anterieure, avait ete un religieux qui, pour quelque faute, reçut ce corps de poisson; dés qu'il entendit prononcer le nom du Buddha, il se souvint de son existence antérieure; c'est pourquoi il réflechit et de bons sentiments se produisirent en lui. Cette histoire prouve que ces cinq cents marchands, simplement en ponsant de tout leur cœur au Buddha et en prononcant un instant son nom, purent être delivrés d'un péril immense comme le ciel; à combien plus forte raison, quand quelqu'un conserve dans son œur la samadhi qui consiste à penser au Buddha, cela fera-t-il que ses fautes graves deviendront légères et que ses fautes légères seront effacées. Mais des exaucements comme celui (que nous venons

de raconter dans cette histoire), il n'y en a pas un grand nombre.

#### Nº 187

(Teip., XIX, 7, p. 6 v -7 v .)

An temps où un kalpa avait été détruit par le feu, tont l'univers était vide. Grace à la force des causes resultant des actes vertueux producieurs de bonheur accomplis par tous les êtres, les vents des dix régions arrivèrent; tous ces vents, en soufflant il ensemble, purent soutenir une grande masse d'eau; sur cette eau se tronvait un homme. à mille têtes qui avait deux mille mains et deux mille pieds; son nom etait Wei-si (Vigna); cot homme produisit du milieu de son nombril une fleur de lotus couleur d'or à mille pétales; son éclat était fort brillant et était semblable à celui de dix mille soleils éclairant ensemble. Dans le lotus était un homme qui se tenait assis les jambes croisees l'une sur l'autre; cet homme a son tour avait un éclat illimité; son nom était le roi des devas Brahma, de son cœur il fit mattre huit fils; ces huit fils engendrerentle ciel, la terre et les hommes. Le roi des davus Brahma n'avait plus en lui aucun reste de tout ce qui est luxure et colere; c'est pourquoi on dit, quand un homme se livre à la meditation, agit purement et supprime en lui les désirs débauchés, qu'il pratique la conduite de Brahma brahmacarin); quand les Buddhas font tourner la roue de la Loi, on appelle parfois (cette roue) la roue de Brahma. Le roi des devas Brahma étalt assis sur une fleur de fotus ; c'est pourquoi tous les Buddhas, pour se conformer a la contume du monde, sont assis sur une fleur de lotus en ayant les

I il faut lier vrais miblablement Dr un lieu de R.

jambes croisées; (c'est alors qu') ils expliquent les six péramitàs, et ceux qui entendent cette doctrine atteignent le l'anuttara-samyak-sambodhi.

#### Nº 188.

## (Trip., XIX, 7, p. 7 r.)

Autrefois il y avait une fille de noble naissance qui avait un visage fort beau et un extérieur remarquable; elle sortit du monde, s'adonna à l'étude et obtint la voie d'Arhst. Comme elle se promenait solitaire dans un bois en dehors de la ville, elle rencontra un homme qui, en voyant le visage admirable de cette bhikşuni devint profondément épris d'elle. Il se tint dehout devant elle en lui barrant le chemin et voulut la possèder; il lui déclara uvec serment; « Si vous ne me cédez pas, je ne vous laisserai pas partir. »

La bhiksunt se mit alors a lui expliquer la théorie des humeurs sales et de l'impureté; qu'y a-t-il qui soit desirable dans la tête, dans les yeux, dans les mains et dans les pieds? Cet homme dit alors à la bhiksunt; a l'aime la beauté de vos yeux. « Aussitat cette bhiksunt arracha avec sa main droite un de ses yeux et le montra au jeune homme; le sang coolait sur son visage. Quand le jeune homme vit ce spectacle, ses désirs disparurent.

La bhikşuni, tenant un de ses yeux dans sa main, revint à l'endroit où se tenait le Buddha pour qu'il remit cet œil à sa place ; elle raconta tout ce qui s'était passé au Buddha et c'est à la suite de celu que (le Buddha) décréta cette défense : « Dorénavant il ne sera pas permis aux bhikşunis de s'arrêter en dehors de la ville, ni de marcher seules en dehors des villages, » Nº 189.

(Trip., XIX, 7, p. 7 r.)

Les herbes et les arbres qui sont dans le monde peuvent tous servir de remèdes; c'est simplement parce qu'on ne s'entend pas hien a les distinguer qu'on ne le sait pas. Autrefois il y avait un saint roi-medecin nommé K'iqui Itvaka) qui était capable de combiner et de réunir les herbes médicinales; il avait la forme d'un jeune garçon 1); ceux qui le voyaient eprouvaient de la joie et étaient gueris de toutes leurs maladies. Parfois, avec une seule plante, il soignait toutes sortes de maladies; parfois, avec toutes sortes de plantes, il soignait une seule maladie. Parmi les herbes qui sont dans le monde, il n'y en avait aucune qui ne fût susceptible d'être employe par lui; parmi les maladies qui sont dans le monde, il n'y en avait aucune qu'il ne pût guerir.

Quand la vie de K'i-gu [Jivaka] prit fin, les herbes médicinales du monde se mirent à pleurer en même temps et toutes se lamentaient, disant : « Nous pouvons toutes être employées à la guerison des maladies : mais seul K'i-gu (Jivaka) était capable de nous bien connaître. Après la mort de K'i-gu (Jivaka) ; il n'y aura plus aucun homme qui soit capable de nous bien connaître. Les hommes qui viendront plus tard se tromperont parfois en nous employant; pechant tantot par excès, tautôt par défaut, ils feront que les maladies ne guériront pas, et ainsi on incitera les gens à pensar que nous ne sommes point divines. C'est en songeant à cela que nous pleurons et gémissons. »

<sup>(1) «</sup> Jeune garçon » est l'épithèle communément appliquée à froita.

Or, il y avaitana plante nommee) ho-li-le d'haritaka), qui, se tenant à l'écart, etait seule à ne point pleurer. Elle disait elle-même : Toutes les maladies, je suis capable de les soigner; ceux qui me mangeront serent tous guéris de leurs maladies; ceux qui ne me mangeront pas ne gueriront point. Il n'est pas nécessaire d'avoir recours au discernement d'un homme, et voils pourquoi je ne pleure

pas .

K'i-un (livaka) symbolise le Buddha; toutes les plantes médicinales symbolisent les diverses lois : le ho-li-le hart taka symbolise l'impermanence. Cette parabole) signifie que, lorsque le Buddha est present dans le monde, il excelle à se servir des diverses lois; il est capable d'employer comme remédes la luxure, la colère et la sottise pour guérir les hommes de leurs maladies; et toutes les antres bonnes lois, il s'en sert suivant l'opportunité, sans s'astreindre à une règle immuable; il est comparable au bon médecin des malades. Mais quand le Buddha a quitté ce monde, peu nombreux sont ceux qui savent bien se servir des diverses lois et les adapter aux circonstances; la considération de l'impermanence est alors ce qui guerit le plus souvent; elle peut également soigner la luxure et la colere et la stupidite; ceux qui s'en servent bien éloignem d'eux les maladies; ceux qui ne s'en sorvent pas bien sont atteints par tous les maux; c'est pourquoi elle est comparable au ho-li-le. Quant aux autres diverses lois, il n'est point sisé de s'en servic; ceux qui s'en servent doivent nécessairement avoir un maître qui les guide; quand on sen sert bien, la maladie diminue; mais quand on no s'en sert pas bien, on ne fait qu'aggraver la maladie.

<sup>(1)</sup> Le medieur purgatif, d'après Sugrata. Diet, de Saint-Pétersbourg-

Nº 190.

## (Trip., XIX, 7, p. 7 rev: cl. p. 13 v-14 r.)

Autrefois un boucher se rendit aupres du roi A-cho-che (Ajâtaçatru) pour lui damander de lui accorder une chose qu'il desirait; le roi lui dit : « Que désirez-vous de moi? « L'autre répondit : « O roi, dans les occasions où vous celébrez des fêtes, il est nécessaire qu'on tue des animaux); je désire, o roi, que vous me fassiez la faveur de me charger du toute cette besogne. «

Le roi lui dit; « Mettre à mort est une occupation à laquelle les hommes ne se plaisent point; comment se faitil que vous désiriez cette occupation et que vous vous y plaisiez? « L'autre repondit : « J'étais autrefois un pauvre homme et je gagnais ma vie au moyen d'une boutique où je tuais des moutons. Pour cette raison, j'ai pu naître en haut chez les quatre devarajas; quand j'eus termine cette existence de deva, je vins mattre dans la condition humaine et je continuai de nouveau à tuer des moutons; après que ma vie fut finie, je naquis en haut dans le second ciel. De la sorte, par six fois je fus tueur de moutons et c'est à cause de cela même que je suis constanment ne a six reprises dans la condition de deva et que j'ai eprouvé des félicites illimitées. Voilà pourquoi maintenant l'adresse cette demande à Votre Majesté. «

Le roi dit : « A supposer que ce que vous racentez soit vrai, comment le savez-vous? » L'autre répondit : « Je connais mes existences antérieures, »

Le roi n'ajouta pas foi à ce qu'il disait et pensa que c'étaient de vains propos, car comment un homme d'aussi basse condition aurait-il pu connaître ses vies antérieures? Dans la suite, il interrogen à ce sujet le Buddha, qui lui répondit : « Cet homme a dit vrai et ne vous a point tenu de vains propos Dans les générations passées cet homme s'est trouvé rencontrer un Pratyeka Buddha; en voyant ce Buddha, il a eprouve de la joie et de tout son cour il l'a contemplé attentivement, en levant les yeux, il a consideré sa tête; en abaissant son regard, il a examiné ses pieds; il a conqualors des sentiments excellents; c'est à cause de cette action méritoire qu'il a obtenu de nattre six fois auccessivement en haut parmi les devas et que, lorsqu'il naît eu bas parmi les hommes, il connaît ses existences antérieures; parce que sa vertu productrice de bonheur était mûre, il a obtenu à six reprises de naître dans la condition de deva et dans la condition d'homme; parce que ses fantes n'étaient pas encore mûres, il n'en a point encore recu le châtiment. Mais, quand il aura terminé son existence présente, il devra tomber dans les enfers pour y subir le châtiment d'avoir tue des moutons; quand il aura achevé son temps dans les enfers, il devra naître dans la condition de mouton et payer (de sa vie) autant de fois (qu'il nura tue de moutons). La connaissance que cet homme possède de ses vies untérieures est superficielle; il ne voit que ce qui concerne ses six existences dans la condition de deva; comme il n'atteint pas au delà jusqu'à sa septième existence (antérieure), il pense que c'est pour avoir tué des moutons qu'il est ne dans la condition de deva. Une connaissance si limitée des existences auterieures n'est ni complète, ni claire. »

Ainsi, quand ceux qui accomplissent des actes méritoires formulent des désirs, il leur arrive de parler inconsidérément en sorte que la rétribution des actes n'est pas bien comprise par eux; c'est ce que prouve cette histoire (1).

<sup>(1)</sup> Ce paragraphe final ne se trouve que dans la rédaction du Trhongking suan les pt que king (Trip., XIX, 7, p. 14 r.)

Nº 191.

### Trip, XIX, 7, p. 7 v.

Autrelois il y avait un roi qui connaissait fort bien les chatiments et les récompenses et qui croyait à l'existence des rétributions. Il se plaisait constamment à répandre ses libéralités et ne s'opposait point aux desirs des hommes; sa renommée s'était étendue au loin dans les quatre directions et il n'était personne qui n'en eût entendu parler. Un jour, un pays voisin entra en campagne pour attaquer à l'improviste son royanme. Le roi se dit : « Si je sors pour combattre, il y aura certainement des blessés et des morts; il vaut mieux que je sacrifie ma personne et que je a'agisse pas avec cruante à l'égard de mon peuple, « Quand l'armée ennemie acriva, elle entre par la porte orientale de la ville et le roi sortit musitôt par la porte occidentale; absolument solitaire, il s'enfuit dans une forêt sauvage.

Or, un brahmane qui vennit de loin passa par cette foret at rencontra le roi ; slors ces deux hommes s'interrogèrent mutuellement. Le roi demanda au brahmane : » D'ou venez-vous et où voulez-vous aller? « Le brahmane répondit ; « l'ai entenda dire que le roi un tel a le cœur disposé à la fibéralité et ne s'oppose pas aux desirs des hommes ; c'est pourquoi je suis venu de loin dans l'intention de lui demander quelque chose, « Le roi répliqua : » La personne dont vous parlez, c'est moi-mème. »

En entendant cette parole, le brahmane fut stupéfait ; il demanda alors au roi : « Quelle est le cause, ò roi, pour laquelle vous êtes maintenant dans cette situation? » Le roi expliqua donc au brahmane tout ce qui s'était passe ; en l'entendant, le brahmane tomba étendu sur le sol et fut près de mourir pendant un long moment. Le rol le sontint et le releva, l'aspergen d'eau et alors il reprit ses sens; le roi lui demandant pourquoi cela lui etait arrive, le brahmane répondit : « Dépuis longtemps je suis d'une extrême pauvrete et ne possède rien; c'est pourquoi je suis venu de loin dans l'intention de demander des richesses. Comment aurais-je pensé que je vous rencontrerais anjourd'hui. o roi, dans cette situation? Voila pourquoi l'éprouve un chagrin que je suis incapable de surmonter. »

Le roi consola le brahmane en loi disant : « Ne vous désolez pas; je ferni que vous obtiendrez de grandes richesses. Quoique ce roi etranger ait pris mon royaume, il n'a pu s'emparer de ma personne; il a promulgué une ordonnance pisque dans les regions les plus lointaines pour engager par la promesse de dons fort considérables (les gens à me livrer). Chargez-moi donc de liens et menezmora la porte du roi. Le roi sera content et vous recompensera amplement. « Le brahmane se conforma donc à ces paroles; il lui attacha les deux maina avec une corde d'herbe et le mena a la porte du roi : ce que voyant, le portier vint en toute hate en averfir le roi; à cette nouvelle, le roi, surpris et joyeux, ordonna aux soldats qui étaient devent le porte de prendre le roi qui avait éte saish ainsi que le brahmane, et de les amener devant son trôtes.

Le coi demanda au brahmane: « Par quel artifice avezvous pu attirer cet homme? » Le brahmane répondit : « Je n'ai eu recours a aucun artifice. Duand cet homme stait autrefois roi, son cœur se plaisait à la libéralité: c'est pourquoi je suis venu de loin dans l'intention de lui demander quelque chose; je l'ai rencontre dans la forêt et il m'a demande pourquoi l'étais venu. Je lui répondis alors que je voulais aller auprés du roi un tel. Il me répliqua que le roi un tel c'était lui-même. En entendant cette parole, je lus près de mourir et je perdis entièrement commissance; le roi me releva et m'aspergea d'eau et me

demanda ensuite pourquoi cela m'etait arrive. Je lai rependis que, pour n'avoir pas éte liberal dans une existence antérieure, j'étais no dans une condition d'extrême pauvrete, que, pour cette raison. l'étais venu de loin afin de sofficiter des richesses, et que, mon espérance ne pouvant se rouliser. Jen ressentais un grand chagrin. Il me reconforta en me disant de ne point me tourmenter; il me donnerait, au moven de «a propre personne, ce dont j'avais besoin. Il me dit alors que je pouvais prendre une corde pour lui lier les doux bras et l'amener à la porte du roi, car ce roi me recompenserait cartainement. En entendant le recit du brahmane, le roi se prit a verser des larmes; il quitta son siège, descendit de son trons et dit à l'ancien roi : · Vous êtes véritablement un roi des hommes; moi, je suis un brigand, a Mors, emmenant avec hi ceux a qui il commandait, il retourna dans son premier pays. L'ancien roi reprit le pouvoir et sa combuite excellente fut telle m'auparayant.

Cette histoire montre que, lorsque le Bodhisativa est d'abord dans la condition d'un homme ordinaire, l'absolue vertu de la conduite est ce à quoi se conforment ses actes; et s'il y a quelque chose qui soit écrit dans les livres anints, c'est ce à quoi se conforme son cœur parfait; ni les devas ni les hommes méchants ne peuvent jamais trouver l'occasion (de l'emporter sur lui).

#### Nº 192

## (Trip., XIX, 7, p. 7 3 5 7.)

Il y avait deux voleurs d'espèce différente; l'un volait en se servant de la force de ses mains; le second volait en ayant recours à des stratagemes. Le voleur qui se servait de la force de ses mains pratiquait avec ses mains dons les murailles des trous auxquels il donnait tantôt la forme d'une tête de lion, tautôt la forme d'une fleur de lotus; quand il était entré dans la maison et qu'il prensit des objets, il n'emportait pas tout; il exigeait peu et laissait beaucoup; il voulait faire que le maître de maison côt encore de quoi vivre et désirait ague en sorte que les gens dissent de lui; « C'est un brave voleur. » A son retour, il changeait de vêtements et se mélait en spectateur à la foule pour aller à la maison où le vol avait été commis.

Une fois, les gens de la foule, en voyant l'endroit on le voleur avait percé la muraille, dissient tous : « C'est la un habile voleur. » Or, en ce moment, le voleur qui procédait par stratagémes, se trouvait aussi, déguise avec des habits de brahmane, au milieu de la fonle et tint alors ce propos : « Ce n'est pas la un habite voleur ; il déplois beaucoup de force pour gagner peu. Comment serait-ce là de l'habileté ? L'important est de ne pas avoir à déployer de force pour gagner beaucoup. Voilà la vraie habileté »

Le voleur qui se servait de la force de ses mains conserva secrétement (ces paroles) dans son cour, et, après avoir attendu que la foule se fût retirée, il suivit (l'autre voleur) et lui demanda : « En quoi consiste le vol a l'aide de stratagémes? » L'autre lui répondit : « Si vons voules le voir, vous n'avez qu'a me suivre : dans un mois et quelques jours je vous le montrerai. Alors le voleur qui procedait à l'aide de stratagèmes combina un stratagème : déguisé avec des habits de brahmane, il se rendit dans la maison d'un riche notable et lui dit : « L'ai besoin d'une petite somme ; si vous pouvez me la donner, ne serace pas bien? « Le notable, croyant qu'il réclamait le prix d'un vétement, lui répondit : « Je vous la donnerai. »

Avant que le notable eût pu se procurer (l'argent, (le voleur, revint de nouveau vers lui en disant : « La somme

que vous m'avez promise précèdemment, êtes-vous résoluà ce que je l'obtienne? « Le notable répondit : « Je Jerai ensocte que vous l'obteniez certainement, » Quand il ent
fait cette (promesse) par trois lois, (le volenc rédigea un
acte occit et alla auprès du magistrat pour lui exposerl'affaire en lui disant : « Le notable un tel me doit cent
mille onces d'or et ne veut pas me les rendre, « Le voleur
prit alors des ennemis du notable comme témoins ; le
magistrat soumit a une enquête les témoins ainsi que le
notable ; il interrogea en personne les témoins en leur
disant : « Est-il vrai (que le notable a promis de payer) ? »
Les témoins répondirent : « Cela est vrai » Le magistrat ordonna aussitôt au notable de payer la somme d'or »
ce brahmane.

Ainsi le voleur qui avait recours à des stratagèmes sans se servir de la force de ses mains, fit un grand gain. Il en est de même de l'acte de se réjonir à la suite (anumodanà), (car il procure un grand bonheur sans beaucoup d'effort).

#### Nº 193.

### (Trip., XIX, 7, p. 8 r.)

Il y avait un naga qui pouvait, avec une seule goutte d'eau, faire pleuvoir sur un royaume, ou sur deux, ou sur trois, ou même faire pleuvoir sur tout le Jambudvipa. Ce naga songen a part lui : « Je veux mettre à l'abri cette goutte d'eau pour qu'elle se conserve toujours et ne se desseche pas; quel endroit sera convenable pour cela? » Il réfléchit alors qu'aucnn autre lieu n'était convenable et qu'il lui fallait la placer dans la grande mer où alors elle ne se dessecherait pas.

Ceci symbolise une petite libéralité grâce à laquelle on

pent obtenir une grande récompeuse illimitée, mais on ne doit la placer qu'au sein de la religion bouddhique; comme on le voit, de même que la goutte d'eau, en étant unie à la sagesse du naga, put être mise en un lieu ou elle ne se desséche point, ainsi la libéralite, en étant unie à la prajúa, pourra être déposée en un lieu où elle ne s'épuisera point.

Nº 194.

(Trip., XIX, 7, p. 8 r.)

Voici la manière dont un saint roi tourneur de la roue (cakravartin) a obtenu la rone d'or : Cakra, roi (des devas) ordonne toujours aux quatre devarajas d'aller inspecter le monde chaque sixième jour du mois alin d'observer si les hommes se conduisent hien ou mal. Une fois, les quatre devarajas ainsi que les envoyes de l'heritier presomptif apercurent un grand roi qui gonvernait le monde par les dix actes excellents et les quatre hienfaisances, et qui, dans sa sollicitude pour les hommes et les animaux, avait un cour comparable à celui d'un père affectueux; ils revinrent annoncer la chose à Calcra roi des devas, qui, en l'apprenant, lous (cette conduite); Cakra ordenna alors à P'i-cheou-kie-ma (Vierakarman) de faire présent (à ce roi) de sa roue d'or; Vicyakarman sortit aussitôt la roue d'or et la confia un devaraja P'i-cha-men (Vaicramana); celuici la prit et la remit à un ye-tch'a (yakşa) volant qui, a son tour, la prit et l'apporte au grand rol. Le devaraja Vaieramana avait donné cet ordre au yaksa : « Vous tiendrez constamment cette roue d'or pour ce roi; vous resterez au-dessus de sa tête jusqu'à ce qu'il ait terminé sa vie et vons ne le quitterez point pendant tout ce temps. " Ce vaksa tint done constamment la roue pour le roi, et il se conformait a toutes les intentions du roi, soit qu'il avançat, soit qu'il s'arrêtat, soit qu'il allat, soit qu'il vint; quand le roi eut terminé sa vie, alors seulement le yaksa retourna donner la roue au devaraja Vaigramana; celui-ci la remit à Viçvakarman qui la replaça dans le trésor des joyaux.

#### Nº 195.

# (Trip., XIX. 7, p. 8 7"-7".)

Autrefois il y avait un grand roi Brahmadeva nomme Pro-k'ia (Bhaga vat). Par l'effet des causes de longévité qu'il avait semées dans ses existences antérieures, la durée de sa vie avait traverse soixante et donze fois l'âge auquel attenguent les Brahmadevas et les hommes; tandis que ceux-ci terminaient leur vie, lui n'épuisait pas la sienne; sa longévité étant telle, il conçut une opinion fausse et pensa qu'il était perpetuel; il fit ensuite cette réflexion; « l'ai obtenu de subsister par moi-même; dorénavant lès hommes ne pourront pas réussir à me voir a leur fantaisie; quand je les autoriserai à venir, ils me verront; mais, quand je ne les autoriserai pas, cela leur sera interdit.

Le Buddha, grace a la vue sage de son cour divin, aperçut clairement les sentiments de ce (deva); avec ses quatre grands disciples Chō-li-fo (Cariputra), Mou-lien (Maudgalyayana), etc., il vint dans l'espace et se plaço au-dessus du sommet de sa tête; Chō-li-fo (Cariputra) se tenait à droite; Mou-lien (Maudgalyayana) a gauche, Ta kia-ge (Mahākācyapa) devant et Ta kia-lehan-gen (Mahākācyapa)

(Le Buddha) dit au Brahmadeva : « Vous pensiez que vous pouviez perpétuellement subsister par vous-même ; mais maintenant comment suis-je parvenu à m'assenir au-dessus du sommet de votre tête? « 11 lui demanda encore: « Quelles choses avez-vons donc vues pour que vous ayez cru que vous pourriez perpétuellement subsister par vous-même? « Le Brahmadeva, repondit : « Tandis que je me trouvais parmi les Brahmadevas, soixantedonze ages d'homme se sont écoules tandis que moi je restais imperissable; en outre j'ai accompli trois grandes actions vertueuses productrices de bonheur et, tandis que les devas et les hommes périssent, moi je reste împérissable. Voila pourquoi j'ai pensé que cela serait perpetuel. » Le Huddha dit an Brahmadeva ; « Je suis omniscient; je vous vois à l'époque où vous naquites et je vous vois aussi à l'epoque ou vous mourrez, et (je vois encore les lois de toutes sortes sans me tromper en rien; ne soyez pas assez insensé pour penser que yous êtes perpétuel. « Ce Brahmadeva connaissuit lui aussi ses existences antecienres; il voulut (s'assurer si) celui qui était près de devenir Buddha possédait des connaissances certaines; il demanda donc au Buddha: « Savez-vous pour quelles causes unciennes j'ai reussi à avoir cette grande longévite? . Le Buddha dit au Brahmadeva : . Vous étiez. autrefois un ermite donc des cinq pénétrations; un jour vous vites une multitude d'hommes qui, montés sur un bateau, étnient alles en mer; un vent violent s'élèva et les vagues montérent jusqu'au ciel; grâce à la force de vos penetrations surnaturelles, vous vintes au secours de tous les hommes et yous les déposatés sur le rivage, les faisant ainsi échapper à un danger de mort (1). Telle est la première cause. En outre, vous avez été autrefois ministre dans un grand royaume; un village ayant vielé les ordres du coi, celui-ci fort irrite voulut en exterminer tous les habitants; vous alors, ému de compassion, vous avez dépensé

<sup>(</sup>i) Le texte paratt ui quolque peu sitéré, mais le seus reste suffisamment clair.

tout ce que vous possediez pour préparer une voie qui leur permit d'être tous sauvés. Telle est la seconde cause. C'est par l'effet de ces deux causes que vous avez obtenu cette grande longévité. Mais plus turd, quand vous aurez traversé encore trepte-six kalpas, votre vie prendra fin. » Quand le Brahmadeva eut entendu les paroles du Buddha, des sentiments de foi s'élevérent en lui; il médita de tout son cour et obtint la sagesse d'anagamin.

Ainsi, pour de telles causes, voilà qu'elle avait été la longévité de ce Brahmadeva; à combien plus forte raison le Buddha qui, pendant des asamkhyeya-kalpas, accumule de grands vœux et temoigne son affection et sa compassion à tous les êtres, donnant sa tête quand on lui demande ses yeux, en sorte que tout ce qu'on demande de lui il sait le donner, (à combien plus forte raison done) son corps remplira-t-il tout l'espace, sans que ce soit encore pour lui de la grandeur, et sa longevité durera-t-elle pendant des kalpas aussi nombreux que les grains de sable, sans que ce soit encore pour lui beaucoup.

# TCHONG KING SIUAN TSA PI YU KING

(KN DRUX CHAPTURE)

## LIVRE D'APOLOGUES DIVERS EXTRAITS DE LA MULTITUDE DES LIVRES SAINTS

Compilé par la blicksu Tou-lie.

Traduit sous les Teta, dont le nom de famille était l'ac. par le mutre de la Loi du Tripitaka K'ison-en-do-che (Kumbrajiya) (1)

### CHAPITRE I

Nº 196,

(Trip., XIX, 7, p. 8 ve.)

Le sage sait que les richesses ne peuvent être gardées longtemps; pour prendre une comparaison, lorsqu'une maisan brûle, l'homme perspicace aperçoit nettement dans quelles conditions se developpe l'incendie, et, avant que le fon soit arrivé, il se hâte de retirer ses richesses; quoique sa demeure soit entièrement brûlee, il a conserve tout ce qu'il avait de precieux; il peut donc reconstruire une nouvelle habitation et se hivrer avec plus d'ampleur à des occupations profitables. Tel aussi est le sage qui, pour planter (une tige productrice de) bonheur, s'efforce de pratiquer la libéralité; il sait que son corps est périssable et fragile et que ses richesses ne sont pas éternelles; quand il rencontre le champ ou il peut planter (la tige pro-

ductrice de) bonheur, à l'instant même il agit avec libéralité, tout comme cet homme qui retire ses richesses de l'occordie; dans ses existences futures, il reçoit des félicités, tout comme cet homme qui reconstruit sa maison, reprend ses occupations et jouit tout naturellement du bonheur et du profit,

Quant à l'homme stupide, il ne sait que tenir avec avidite à ce qu'il possède; dans sa précipitation à faire des plans de sauvetage, il s'affolle et perd toute perspicacite; ils ne peut apprécier dans quelles conditions se produit l'incendie, et, sous l'action du vent impétueux et des flammes qui s'élèvent plus hant que tout, la terre et les pierres [de sa maison, sont entièrement brûlees; en l'espace d'un însstant, la destruction est totale. Comme il n'a fait aucun sauvetage dans sa demeure, ses richesses sont aneanties; souffrant de la faim et glace de froid, il est malheureux et accablé de peines jusqu'à la fin de sa vie. Tel aussi est l'homme avare: il ignore que son corps et sa vie ne sont pas éternels, et que, dans l'espace d'un instant, il devient impossible de les conserver; au lieu de (se preoccuper de cela), il amasse (des richesses) el les garde aver un soin jaloux; mais la mort survient inopinément et sondain il mourt; sa forme materielle devient semblable à la terre et an bois; sea richesses l'abandennent toutes, il est comme le sot qui est malheureux et accablé de peines pour avoir manque de prevoyance. L'homme d'une intelligence claire est, lui, capable de comprendre; il sait que le corps est comme une illusion, que les richesses ne peuvent être conservées, que toutes choses sont impermanentes et que seul les actes producteurs de bonheur offrent un appui suble; il travaille donc à retirer les hommes de peine et Il parvient à obtenir la sagesso.

## Nº 107 [1].

# (Trip., XIX, 7, p. 8 v-9 r.)

Le Bodhisativa, dans sa liberalité, n'épargnait par sa propre vie. C'est ainsi qu'antrefois, étant roi des Che-p'i (Cibis), il tit don de son corps à une colombe. Cakra, muitre des devas, était venu exprès pour le mettre à l'épreuve, afin de savoir s'il avait récliement le caractère d'un Bodhisativa: Çakra dit au deva P'i-cheou-kie-mo (Viçvakarman): « Transformez-vous en colombe; je deviendrai un épervier qui vous poursuivra; vous alors, feignant la terreur vous entrerez sous Faisselle du roi. »

Aussitôt Viçvakarman transforma son corps en celui d'une colombe tandis que Cakra se changeait en épérvier qui poursuivait à tire-d'aile la colombe; celle-ci entra directement sous l'aiselle du roi, tout son corps palpitant de frayeur; l'épervier se percha alors sur un arbre et dit au roi : « Rendez-moi ma colombe; elle est mon repas; elle ne vous appartient pas ». Le roi répondit : « l'ai précisement annoncé mon intention de sauver tons les êtres vivants et de faire en sorte qu'ils soient délivrés de peine » " L'epervier répliqua : « O roi, si vous voulez sauver tous les êtres vivants, je suis au nombre de ces êtres; comment serai-je seul à ne pas être pris en pitie et me verrai-je enlever ma nourriture ? » Le roi dit?: | « Quelle nourriture vous faut-il? » L'épervier répondit : « l'ai fait le serment de me nourrir de chair fraichement tuée et de sang. » Le Rodhisattva reprit] : « J'ai fait le serment que tous les êtres vivants qui viendraient se réfugier auprès de

<sup>(</sup>I) Veyer, plus haut, le at 2, t. f. p. 7-11.

<sup>(2)</sup> Les parases que je mets entre crochets paraissent être une interpolation, car on les trouve répétées un pen plus has:

moi, je les secourrais et les protégerais de tout mon cour et je les empécherais de tomber dans le péril; maintenant quelle est la nonrriture qui vous est nécessaire? je yous la donnerai. » L'épervier dit; « Ce dont je me nourris, c'est de chair fraichement tuée et de sang. »

Le roi songea alors: « Cette (nourriture) est difficile à trouver, car, puisque je ne tue aucun être vivant, je n'ai aucun moyen de me la procurer. Pourquoi tuerais-je l'un pour faire un don à l'autre ? » Apres avoir médité, il prit une décision et appela un homme pour qu'il lui apportât un conteau; il se compa îni-même la chair d'une de ses cuisses pour la donner à l'épervier; celui-ci dit au roi : « En me donnant de la chair, il faut suivant la justice, que les deux poids de chair, celui de votre chair et celui de la colombe, soient égaux, pour que je ne sois pas trompé, »

Le roi lit apporter une balance et mit sa chair en contrepoids de la colombe; mais le corps de la colombe devenait de plus en plus lourd, tandis que la chair du roi devenait de plus en plus légère; le roi ordonna qu'en lui coupât la chair de ses deux cuisses; mais, quand elle cut été entièrement enlevée, elle était encore trop légère et ne suffisait pas; on lui tailla successivement les deux fesses, les deux seins, la poitrine et le dos, et quand toute la chair de son corps ent été enlevée, le corps de la colombe était encore plus lourd. Alors le roi présenta son corps entier pour l'offrir et il se trouva peser autant que la colombe.

L'épervier dit au roi : « () grand roi, cette affaire est difficile à arranger : à quoi bon agir ainsi? Rendez-moi la colombe. « Le 'roi répliqua : « La colombe est venue se réfugier auprès de moi ; je ne vous la donnerai jamais. En diverses occasions, J'ai causé la mort d'êtres nombreux, car autrefois je ne tenais pas compte de la Loi pour les éparguer. Mais maintenant je veux invoquer le Buddha, « Alors il se cramponna sur la balance ; son cœur était résolu et ne regrettait rien. Toutes les divinités, devas ou nagas,

et tous les hommes le louèrent ananimement en disont : « Pour une petite colombe endurer de si terribles tourments, c'est là un fait comme il s'en passe rarement. »

A cause de cela il y cut un grand tremblement de terre. Viçvakarman loua (le roi), disant: « O mabăsattva, votre vertu est réelle et non vaine. Voici que se produit un champ producteur de bonheur pour tous les êtres vivants » Çakra et Viçvakarman reprirent alors leurs corps de devus et ordonnérent que le corps du roi redevint comme auparavant.

C'est en cherchant la sagesse de cette manière qu'on reussit à devenir Buddha.

Nº 198 (1).

(Trip., XIX, 7, p. 9 v.)

Antrefois, un homme qui avait eté charge d'aller au loin pour quelque affaire se trouvait passer seul la nuit dans une habitation déserte. Au milieu de la nuit, un demon qui poctait sur ses épaules un homme mort, vint le déposer devant lui; puis au autre démon accourut a la poursuite du premier démon et lui tit des reproches avec colère, disant: « Cet homme mort m'appartient; comment serait ce vous qui l'avez apporté ici ? » Ces deux démons, empoignant chacun le cadavre par une main, se le disputérent. Le premier démon dit : « Il y a ici un homme à qui ou peut demander lequel de nous a apporté ce cadavre, » L'homme se fit la reflexion suivante : « Ces deux démons sont très forts; que je dise la vérité ou que je

<sup>(1)</sup> Co richt so retrouve dans le Ta lehe lon bouch (Trip., XX, 1, p. 59 v. a) v.)

mente, ma mort est certaine et, dans l'un et l'autre cas, je ne saurais l'éviter. A quoi bon mentir 2 » Il déclara donc que c'était le premier demon qui avait apporté (le cadavre...

Aussitôt le second démon de lui saisir la main qu'il arracha et jeta à terre; mais le premier démon prit un bros du cadavre, le lui appliqua et le fit tenir de cette manière. De même, ses deux pieds, sa tête et ses côtés lui furent tous arrachés, mais furent remis comme auparavant grâce au corps du mort; puis les deux demons devorerent ensemble le corps de l'homme qu'ils avaient substitué à celui du cadavre), et, après s'être essaye la bouche, ils s'en allèrent.

L'homme fit alors cette reflexion: Le corps qu'ont fait nattre mon père et ma mère, j'ai vu de mes yeux ces deux demons le dévorer entièrement: maintenant mon corps présent est tout entier constitué par la chair du corps d'un autre. Ai-je maintenant bien surement un corps on dois-je penser que je n'ai plus de corps ! Si je dis que j'en ai un, il se trouve que c'est entièrement le corps d'un autre; si je dis que je n'en ai pas, voici cependant un corps qui est bien visible. Quand il eut ainsi réflechi, il ressentit un grand trouble d'esprit et fut comme un homme qui a perdu la raison.

Le lendemain matin il se remit en route et partit; étant arrivé an royaume dont il a été question plus faut [1], il vit apprès d'un stupa bouddhique une assemblée de religieux auxquela il ne sut demander autre chose sinon de lui dire si son corps existoit ou non. Ces bhikşus lui demanderent : « Quel homme étes-vous? » Il répondit : « Je ne sais même pas si je suis un homme ou si je ne suis pas un homme. » Il raconta alors à cette assemblée de religieux tout ce qui s'était passe comme nous l'avons expose precédemment. Les bhikşus dirent : « Cet homme

Il Lo royanna on on luvan charge d'alter pour quelque affaire,

connaît par lui-même la non-existence du moi, facilement il obtiendra d'être sauvé.

S'adressant à lui, ils lui dirent : « Votre corps, depuis l'origine jusqu'à aujourd'hui, est constamment provenu de la non-existence du moi et ce n'est pas sculement en acrivant à maintenant (qu'il en est ainsi); c'est simplement parce que les quatre éléments étaient combinés ensemble que vous pensiez : c'est mon corps, « Aussitét il fut converti à la religion; il rompit avec toutes les causes de trouble et obtint la sugesse d'Arhat. Ceci prouve que forsqu'un homme a pu méditer sur la non-existence du moi et sur le vide, il n'est pas éloigne d'obtenir la sagesse.

### Nº 199.

# (Trip., XIX, 7, p. 0 r-v\*.)

Il n'est rien que n'obtienne l'homme qui observe les defenses, mais l'homme qui viole les défenses perd absolument tout. Voici un apologue qui le prouve : Il y avait un homme qui faisait constamment des offrandes a un deva; il était fort pauvre et alfait de tous coles pour mendiec; quand il out fait des offrandes pendant douze années, il demanda avec insistance la richesse et la puissance; comme le cœur de cet homme était hien résolu, le devu eut compassion de lui, et, prenant un corps visible, il vint lui demander : « Que desirez-vons? « « Je desire, reponditil,) la richesse et la puissance; je voudrais obtenir absolument tout ce dont mon cœur peut avoir envie. « Le deva fui donna une jarre appelee jarre magique (bhadroghața) et lui dit : « Tout ce que vous desirerez sortirs de cette jarre, » Cet homme put donc au gré de sa fantaisie obtenir sans faute tont ce qu'il desirait; quand il eut

obtenu la réalisation de ses désirs. Il lit apparaître une bonne habitation, des éléphants, des chevaux et des chars; les sept substances précieuses lui furent fournies en aussi grande quantité qu'il en voulait; il entretenait des hôtes sans que jamais rien lui manquat.

Ses invités lui demandèrent: « Vous étiez pauvre autrefois: comment se fait-il qu'aujourd'hui vous ayez obtenu
de telles richesses? « Il répondit : « l'ai obtenu une jarre
céleste; de l'intérieur de cette jarre céleste sortent ces
objets de toutes sortes et voilà pourquoi je suis riche a ce
point. « Ses invités reprirent : « Apportez la jarre pour
nous montrer comment elle produit des objets. « Il leur
apporta donc la jarre et en fit sortir des objets de toutes
sortes; dans un transport de fierté, cet homme saisit la
jarre et se leva pour danser; mais, comme il ne la tenait
pas fermement, elle lui échappa des mains et se brisa; au
même instant les objets de toutes sortes (qui en étaient
sortis) s'évanouirent.

Pour l'homme qui observe les défenses, il n'est aucune sorte de joie excellente qu'il n'obtienne s'il la désire; mais quand l'homme qui viole les défenses s'abundonne à l'orqueil et se livre » ses passions, il est semblable à celui qui brisa sa jurre et perdit ses richesses. Ainsi donc, celui qui désire les félicités des devas et la joie du Nirvana doit observer fermement les défenses et ne point les violer quand il les a acceptées; s'il viole les defenses apres les avoir acceptees, il tombera pour l'éternité dans les trois voies (mauvaises) où il endurera des tourments, et il n'y aura plus aucun terme pour qu'il en sorte de nouvean. L'homme qui desire être récompensé doit constamment exercer son cour au bien et ne jamais s'interrompre; quand sa vie sera terminée, il pourru ecarter de lui tous les manx et recevoir la recompense du fruit excellent. Voici quelle est la raison (pour laquelle il lui faut s'exercer constamment au bien'; s'il n'a pas antérieurement exerce son cœur au bien, à supposer qu'il veuille rendre son cœur excellent au moment où il mourra, il n'y parvieudra point. C'est ce que lait comprendre l'apologue suivant.

Nº 200.

(Trip., XIX. 7, p. 9.v.)

Un roi de la region de l'Ouest n'avait jamais en de chevaux qui coûtassent au trésor public; (un jour), il chercha au toin dans toutes les directions (des chevaux) et en acheta cinq cents qui le protégeaient coutre les ennemis du dehors, et qui lui suffisaient à assurer la tranquillité du royaume.

Après qu'il ent nourri pendant longtemps ces chevaux sans qu'il y côt en aucun trouble dans le pays, le roi se fit cette réflexion : « Les dépenses que nécessite l'entretien de ces cinq chevaux ne sont pas minces ; leur donner à manger cause beaucoup de peine et ils ne sont d'aucune utilité au royaume. « Il ordonna alors à l'intendant de leur bander les yeux et de leur faire tourner la meule afin qu'ils gagnassent leur propre nourriture et ne contassent plus au tresor public.

Quand les chevaux eurent tourné la meule pendant longtemps, ils s'accontumérent à se mouvoir en rond; soudain un royaume étranger prit les armes et envahit le territoire. Le roi donne aussitôt des ordres pour qu'on couvrit les chevaux d'un harnachement complet et pour que de braves généraux montassent sur leur dos, comme c'est la règle quand on combat. Mais, quand on fouetta les chevaux pour aller sur les rangs afin de loncer droit en avant, les chevaux, dès qu'ils sentirent le fouet, ne

firent plus que se mouvoir en rond sans avoir aucune unvie de marcher à l'ennemi. Ce que voyant, les envahisseurs du pays voisin reconnurent qu'ils n'étaient bons à rien; aussitét donc ils se portérent en avant et écrasérent complètement l'armée du roi.

Par la m'comprend ce qui concerne l'homme qui désire rechercher la récompense du fruit excellent. Si, au moment où il est près de mourir, le cheval de son cour n'est pas désordonné, il obtiendra tout ce qui est conforme à ses désirs; mais untérieurement il ne saurait se dispenser de dompter et de dresser au préalable le cheval de son cour; s'il ne l'à pas dompté et dressé au préalable, quand l'ennemi qui est la mort survient brusquement, le cheval de son cœur se met à tourner en rond, et en définitive il n'obtient pas la réalisation de ses désirs, tout comme les chevaux du roi furent incapables de vaincre les ennemis et de protéger le royaume. C'est pourquoi l'homme vertueux qui rend son cœur excellent ne saurait se dispenser de veiller continuellement sur son cœur.

## Nº 201.

## (Trip., XIX, 7, p. 9 95.)

Quand un homme pauvre retranche et supprime (ce qui est nécessaire à) son corps et à sa bouche et qu'il le prend pour l'employer en libéralités, le boubeur qu'il s'assure ainsi est illimite. C'est ce que montre l'anecdote suivante:

Antrefois un roi avait tenn une assemblee pour faire des offrandes de toute sortes au Buddha et aux religieux : il y avait alors une pauvre vicille qui ne possédait absolument rien et qui comptait toujours sur la mendicite pour soutenir sa vie. Apprenant que le roi avait invité le Buddha et avait organisé une assemblée, son cœur coneut de la joie et elle éprouva le désir de donner sa contribution. Mais, comme elle n'avait rien, sinon tout juste quelques pois, lorsqu'elle voulut contribuer (à la cérémonie), les portiers ne la laissèrent pas entrer. Cependant le Buddha avait apercu son excellent sentiment; par sa force surnaturelle, il fit que ces quelques pois tombassent partout dans les plats où mangeaient les religieux; en voyant ces pois, le roi s'irrita contre les cuisiniers officiels, disant : " Comment a-t-on fait en sorte qu'il y ait ces pois dans la nourriture? » Le Buddha dit au roi : » Ce ne sont pas les cuisiniers officiels qui sont en faute; (les pois) sont l'offrande d'une pauvre vieille qui est au dehors; apprenant, ò roi, que vous aviez organisé une reunion et n'ayant ancun moyen d'y contribuer, ellea pris ces quelques pois pour contribuer à votre œuvre; voils pourquoi dans les aliments il v a ces pois. »

Le Buddha dit encore : « O grand roi, bien que le don de cette vieille soit de peu de valeur, elle a obtenu un bonheur bien supérieur à celui que vous vous êtes assuré. « Le roi reprit : « Comment se peut-il faire que, après avoir offert en quantité des mets exquis de toutes sortes, je n'obtienne que pen de bonheur, tandis que cette vieille, par le don de peu de chose, obtient au contraire beaucoup de bonbeur? » Le Buddhe repondit au roi ; « Bien que les offrandes de votre Majesté soient de toutes sortes, elles proviennent entièrement du peuple et ne vous causent aucun préjudice; mais cette vieille était fort pauvre et n'avait tout juste que ces quelques pois; elle les a pris entierement pour en laire sa contribution, et c'est pourquoi elle a obtenu beaucoup de bonheur, tandis que vous, à roi, vous en avez obtenu pen. « Le Buddha en faveur du roi expliqua la Loi de toutes sortes de facons; le roi et la vieille obtineent tous deux les principes de la sagesse.

Ainsi, pour accomplir (les actes qui assurent) le bouheur et pour semer (des semences de) vertu, l'essentiel réside dans la perfection des intentions: quand on a compris et expliqué cet aspect de la Loi, comment serait-on inquiet de ne pas obtenir le fruit?

#### Nº 202.

# (Teip., XIX, 7, p. 9 v°.)

Il y avait autrefois un brahmane qui était fort pauvre et qui pour tout bien n'avait qu'une vache. En la trayant, il obtenait chaque jour un boisseau de lait grâce auquel il subvenait à ses besoins. Il entendit dire que celui qui, le quinzième jour du mois, donnait à manger à toute une assemblée de gramanas, accomplissait ainsi un acte vertueux producteur d'un grand bonheur; alors il cessa de traire sa vache; en s'en abstenant pendant un mois pour prendre en une fois tout le lait, il espérait en obtenir trente boisseaux aux moyens desquels il pourrait faire une offrande à une assemblée de gramanas.

Quand done le mois fut fini, il invita un grand numbre de religieux qui vinrent dans sa demenre et prirent tous place; alors le brahmane alla traire sa vache mais il n'obtint que tout juste un boisseau de lait; quoiqu'il n'eût pas trait sa vache pandant longtemps, la quantité de lait n'avait pas augmente. Tout le monde la railla en lui disant : « He, imbécile, esperiez-vous en ne trayant pas votre vache chaque jour pendant un mois, obtenir une plus grande quantité de lait? »

Les gens de ce monde agissent oux aussi de même; dorsqu'ils ont des richesses, ils ne savent pas faire des libéralités proportionnées à la quantité qu'ils en possèdent; ils les accumulent pendant longtemps, pensant se montrer charitables quand ils suront attendu d'en avoir beaucoup. Mais l'impermanence, l'eau et le seu atteignent leurs corps et leurs vies mêmes et sont qu'en un instant il devient difficile de les protèger; s'ils rencontrent quelques malheurs, en un matin tout est perdu et vainement auraient-ils rien gardé. Les richesses mettent en danger la personne humaine et sont comparables à un serpent venimeux; on ne doit pas s'y attacher avec avidité. Voici à ce propos une anecdote:

### Nº 203

# (Trio. XIX, 7, p. 0 v-10 r.)

Autretois le Budda se promenait dans le royaume du roi Po-sseu-ni (Prasenajit) larsqu'il apercut dans la terre un tresor cache qui était plein d'objets precieux. Le Buddha dit à Ananda : « Voyez-vous ce serpent venimeux? » Il repondit : « Je l'ai vu. » Or un homme su trouvait suivre le Buddha par derrière; il entendit ces propos et alla regarder ce qui en etait; il découvrit la de beaux joyaux et jugea mauvaise la parole du Buddha, pensant qu'elle était vaine et artificieuse, car, puisque c'étaient là véritablement des objets precieux, pourquoi avait-il il dit que c'était un serpent venimeux? Aussitot cet homme commens secrètement avec lui tous les gens de sa famille, grands et putits, pour emporter ces objets precieux; il devint fort riche.

Quelqu'un vint dire an roi : « Cet homme a trouvé par hasard un trésor précieux et ne l'a pas remis aux fonctionnaires. » Le roi le fit alors prisonnier et le chargea de liens, il lui réclama ces objets précieux qui lui furent aussitot livrés en totalité; mais le roi, qui se refusait a le croire de bonne foi, se mit a le soumettre encore à toutes sortes de tortures; ses douleurs étaient extrêmes, mais il n'avouait plus rien ; le roi, très irrité, resolut de le faire périr avec tous les siens oux sept degres de parente ; on l'emmena donc hors (de la prison pour le tuer); cependant le roi avait envoyé des gens pour épier ce qu'il dirait ; or il s'écrin : La parole du Buddha était d'une absolue verite; c'était bien un serpent venimeux; mais je ne l'ai pas cru ; maintenant je sais comment il faut expliquer la raison pour laquelle c'était un serpent venimeux. Mais si c'était un serpent venimeux qui m'avait tue. Il n'aurait atteint que ma seule personne, tandis que maintenant ce sont tous les miens aux sept degres de parente qui sont aussi atteints. En realité, c'est hien ce qu'ayait dit (le Buddha), u

Les envoyés viurent rapporter tout cela an roi : en entendant ces mots, le roi ordonna qu'on ramenat cet homme et lui dit : « Le Buddha est un homme de grand mérite et vous avez pu vous souvenir d'une parole qu'il avait autrefois dite, « Très satisfait, le roi lui rendit ses objets précieux et le laissa partir en liberté; c'est parce qu'il avait songé à une parole du Buddha qu'il put échapper au danger de périr : ainsi donc, en ne saurait se dispenser de songer de toute sa volonté et de tout son cœur aux paroles du Buddha.

Nº 205

(Trip., XIX, 7, p. 10 F.)

L'homme qui observe les défenses aime mieux perdre sa vie que de contrevenir aux instructions du fluidhe. En voici un exemple: Autrefois des marchands étaient montes sur un bateau et étaient allès en mer; or deux religieux, qui voulaient se rendre dans un pays étranger, s'étaient embarques avec enx. Quand ils turent arrivés en pleine mer, survint un ouragen dont le souffle brisa le bateau; tous les marchands prirent ce qui pouvait leur servir d'appui atin de se sauver; en ce moment, le religieux de rang mférieur réussit à se procurer une planche; son superieur lui dit :

« C'est une règle formulés par le Buddha qu'il faut honorer ses superieurs. Apportez-moi cette planche; ne craindriez-vous pas de violer les défenses? »

Quand le religieux de rang inférieur eut entendu ces paroles, il fit la reflexion suivante : « Qu'est-ce qui est le plus important : c'est l'observation des défenses qui est la chose la plus importante. Je préfère conserver avec soin les instructions du fluddha et mourir. « Ayant ainsi réfléchi, il offrit la planche a son supérieur et s'engloutit dans les eaux de la mer.

Mais un deva de la mer, voyant ce religieux observer si bien les défenses et ne pas contrevenir aux instructions du Boddha, le prit et l'amena sur le rivage, et, parce que ce religioux avait observe les défenses avec une absolue sincerité, tous les marchands qui étaient sur le bateau purent échapper à la mort. Le deva de la mer loua le religieux en disant : » Vous êtes véritablement un observateur des défenses. Vous en avez donné cette preuve que vous avez préfére observer les défenses et mourir plutôt que de vivre sans avoir violé les défenses. »

Ainsi, la puissance efficace des délenses mérite qu'on s'y fie; elle est capable de sauver les êtres vivants des tourments de la mort. Nº 205.

## (Trys., XIX, 7, p. 10 et.)

Tous les êtres vivants, s'attachant avec avidité aux joies de ce monde, ne réflechissent pas à l'impermanence et ne considérent pas comme terribles les plus grands maux. Voici un apologue qui le montre :

Autrefais un homme avait été condamné à mort pour quelque affaire; comme il était attaché dans sa prison, il craignit de mourir et parvint à s'enfair; d'après les lois du royaume, quand au condamné à mort s'évadait, ou láchait un éléphant furieux pour qu'il le tuât en le fou-lant aux pieds; on lácha donc un éléphant furieux à la poursuite de ce criminel; célui-ci, voyaut que l'éléphant allait l'atteindre, courut s'introduire dans un puits très profoud; un bas était un grand dragou venimeux qui tour-nait vers le haut sa gueule grande ouverte; en outre, quatre scrpents venimeux étaient aux quatre côtés du puits; il y avait une racine à laquelle le condamne, saisi de terreur, s'était crampoune de toutes ses forces; mais deux rats blancs la rongeaient.

Or, andessus du puits, se trouvait un grand arbre où il y avait du miel; en l'espace d'un jour, une seule goutte de miel tombait dans la bouche de cet homme. Quand cet bomme ent obtenu cette unique goutte, il ne songea qu'u ce miel sans plus se préoccuper des maux de toutes sortes qui l'environnaient) et même il ne désira plus sortir de ce puits.

C'est pourquei un saint homme a pris son histoire pour en faire un apologua : la prison, c'est les trois mondes où sont emprisonnes tous les êtres vivants; l'elephant furious est l'impermanence; le puits est la demeure de tous les êtres vivants; le dragon venimeux qui se trouve au fond represente les enfers; les quatre dragons venimeux sont les quatre éléments (dont est compose le corps humain); la racine est la tige de la vie humaine; les rats blancs sont le soleil et la tane qui suffisent à devorer lu vie humaine en sorte que jour après jour elle s'abrège sans aucun repit. Cependant tous les êtres vivants s'attachent avec avidité aux joies de ce monde et ne songent pas aux grands maux. C'est pourquoi l'homme qui pratique la religion doit considérer l'impermanence afin de s'affranchir de la multitude des souffrances.

Nº 206.

# (Trip. XIX, 7, p. 10 r\*-v\*.)

Antrefois il y avait un maitre de maison qui etait avare; le Baddha, voulant le sauver, commença par lui envoyer Cha-li-fou (Caripatra) qui lui parla du bonheur qu'assure la liberalite et des actions mentoires de toutes sortes; mais le maître de maison restait avare et n'avait ancun desir d'être liberal. Voyant que le soleil allait atteindre le milieu de sa course, il dit a Cariputra; « Pourquoi ne vous en allez-vous pas l' je n'ai rieu a vous donner à manger, « Cariputra comprit qu'il ne pourrait le convertir et revint aupres du Buddha.

Le Buddha envoya derechet Mou-lieu (Maudgalyayana) qui, par sea talents surnaturela, se transforma de diverses manières pour lui expliquer la Loi; le notable lui dit encore : « Vous désirez avoir mes richesses et c'est pourquoi vous pratiquez ces artifices trompeurs. » Maudga-lyayana comprit qu'il ne pourrait le convertir et reviut auprès du Buddha.

Alors le Buddha, resolu à vaincre l'avarice de cet homme.

alla en personne dans sa demeure. Le maltre de maison vovant le Buddha venir lui-même, lui rendit hommage. le fit entrer et lui donna un siège, Le Buddha eut recours à un artifice pour lui expliquer la Loi de toutes sortes de manières; il demanda au maitre de muison : « Étes-yous capable d'accomplir les cinq grandes liberalités ? « Le maitre de maison répondit : « Même une patite liberalité, le serais incapable de l'accomplir; comhien moins encore une grande libéralite! « Il ajouta : « Ou'est-ce que les cinq grandes libéralités ? » Le Buddha hi dit : « Des cinq grandes liberalites, la première est de de ne pas tuer d'êtres vivants. Pouvez-vous faire cela " « Le maltre de maison pensa que, s'il ne tuait pas d'êtres vivants, il ne depenserait pas ses richesses et que d'ailleurs cela ne lui causerait aucun mal; il répondit donc au Buddha qu'il le pouvait faire. (Le Buddha continua à lui expliquer successivement (les cinq defenses) et arriva jusqu'a celle qui interdit de boire du vin; l'autre repondit qu'il pouvait faire tout cela. Alors le Buddha expliqua de toutes sortes de façons la Loi au maître de maison et lui exposa le sens des cinq défenses en lui disant : « Si vous pouvez observer les cinq défenses, vous surez entièrement accompli les cinq grandes liberalites. »

Le mattre de maison fut très joyeux et voulut faire don au Buddha d'une pièce de mauvaise étoffe; il entra dans ses magasins pour la chercher; mais il n'y avait aucune pièce qui ne fut bonne; il prit donc que de ces pièces et l'offrit en don au Buddha; mais toutes les autres pièces d'étoffe qui étaient dans ses magasins arrivèrent les unes à la suite des autres se présenter devant le Buddha. Le Buddha, suchant que les seutiments de libéralité n'étaient pas encora formes chez le notable, lui dit : « Lorsque Çakra, maître des devas, combattait contre les Asuras, son œur n'était pas affermi et c'est pourquoi, par trois fois, il n'eut pas l'avantage; mais ensuite, parce qu'il avait un œur ferme, il lit

essuyer une grande défaite aux Asuras. « En attendant ces mots le maître de maison comprit que le Buddha, dans sa grande sainteté, connaissait à fond les sontiments des hommes, son cour croyant devint pur; le Buddha ha expliqua la Loi et il obtint la sagesse de Srotapanna.

Le lendemain, Mara, qui connaissait son cœur, peir l'apparence du Ruddha et voulut venir pour le perdre; il arriva à sa demeure; le mattre de maison qui n'avait pas encore obtenu d'autre sagesse que celle de Srotapanna, ne sut pas qu'il était Mara et vint tout joyeux à sa rencontre; il lui souhaita la bienvenne et le fit entrer et s'asseoir. Mara, sons la forme du Ruddha, dit au mattre de maison : « Tout ce que je vous ai dit hier n'est point purole du Ruddha; abandonnez cela promptement. « En entemiant ces mots, le maitre de maison en fut fort surpris (et lui dit ; « Quoique vous ayez l'exterieur du Ruddha, vos paroles na sont point les siennes. Vous étes comme l'âne revêtu de la peau du lion (1); hien qu'il ressemblat extérieurement à un lion, son cœur était celui d'un âne, »

La maître de maison n'ajouta pas foi à Mara qui, voyant que son cœur était droit, reprit son vrai corps et lui dit:

Je suis venu exprés pour vous mettre à l'epreuve, mais votre cœur n'a pu être change, « C'est pourquoi les livres saints disent: L'homme qui a vu les vérités no croit plus les paroles qu'on attribue faussement au Buddha, et moins encare les autres doctrines, car il a observe profondément ce qui est raisonnable. Ainsi les disciples du Buddha doivent comprendre la profonde raison et alors ils pourront discerner dans tons les cas les paroles du Buddha et les paroles de Mâra. C'est pourquoi la saine doctrine ne peut pas ne pas être étudiee; la libéralite ne peut pas ne pas être étudiee; la libéralite ne peut pas ne pas être pratiquée.

<sup>(1)</sup> that application a site traduit par Julien (Les Anaddeus, 1, 1, p. 59).

# Nº 207 (1)

## Trip XIX, 7, p. 10 v2.

Celui qui pratique la religion et recherche la sagesse ne saurait s'attacher avec passion a la beaute féminine; s'il s'abandonne à sa passion. Il brise en lui le principe des actes méritoires de l'homme. En voici un exemple :

Antrefois, il y avait un arhat qui se rendait constamment dans le palais d'un naga pour y manger: il expliquait la Loi au naga, et, quand il avait fini de manger, il sortait du palais du naga: un jour, il prit son bol et le remit a un cramanera en lai ordonnant d'en laver l'interieur; quelques grains de riz y étaient restès; le cramanera les mangen et leur trouva beancoup de parlum et un gout exquis. Il ent recours à un artifice et entra sous le lit de sangles de son mattre; des deux mans, il se cramponna au pied du lit de sangles, et, le moment venu, il pénetra avec le lit de sangles dans le palais du naga. Le naga dit (un mattre): « Cet homme n'a point encore obtenu la angesse; pourquoi l'avez-vous amene avec vous? « Le mattre répondit : « Je ne m'etais point aperçu (qu'il venuit avec moi) et ja ne le savais pas, «

Le cramanera recut de la nourriture et en mangea; en outre, il vit une nagt dont le corps etait d'une beaute parfaite et avait un parfam et une grace que rieu ne saurait égaler; son cœur s'attacha passionnement à elle et il pronouça ce vœu : « Puisse-je déponiller ce naga et demourer dans ce palais, « Lenaga dit (au maître) : « A l'avenir, ne me ramenez plus ce cramanera. » Quand le cramanera fait de retour, il s'appliqua de tout son cœur a pratiquer les libe-

<sup>[1]</sup> Voyen plus bant is nº 94.

ralites et à observer les défenses, en priant sentement que, suivant son vœu, il prit promptement un corps de naga, Or, un jour qu'il tournait autour (pradaksina du temple, de l'eau apparut sous ses pieds; il comprit donc qu'il avait certainement obtenu de devenir un naga; il se rendit alors directement sur la rive d'un grand lac, à l'endroit où auparavant son maître était entre pour aller cher le naga; il se couvrit la tête de son kasaya et entra dans l'eau; il mourut aussitôt et devint ensuite un grand nagu; parce que sa vertu lui avait assuré un grand bonheur, il tua l'autre roi (naga) et tout le lac fut rouge (de sang).

Un peu avant que cela se passat, son maître et tonte la foule des religioux lui avaient tous adresse de violents reproches; mais le cramanera leur avait dit : « Ma résolution est arrêtée et les diverses marques (que je vais avoir un corps de naga) ont deja fait leur apparition. » Il avait emmené toute la foule des religieux auprès du lac pour le voir (s'y jeter).

Voilà dom quelle est la raison pour laquelle il ne faut pas s'attacher passionnément aux parfums exquis et à la beauté féminine, car alors on détruit en soi la tige d'excellence et on est précipité dans les voies mauvaises.

Nº 155 bis (1)

(Trip., XIX.7, p. 10 v -11 v.)

(1) Voyer plus hant 1 1, p. 125-128.

#### Nº 208.

## (Trip. XIX, 7, p. 11 P.)

Il y avait autrefois un gardien de beufs qui apercut, au milieu d'un grand marais, des fleurs couleur d'or éclatantes et fort belles; il conçut aussitôt cette pensée :

» Le Huddha n'est pas loin d'ici; je vais les prendre pour lui en faire offrande. « Il cueillit donc plusieurs dizaines de boisseaux de ces fleurs et s'en alla pesamment charge; mais, avant qu'il fut arrivé, il fut frappé à coup de cornes par un bœuf et mourat. Comme son cœur était plein de la pensée du Buddha, il naquit alors en haut comme le second des devas Trayastrimess: les palais qu'il recut étaient vastes et magnifiques; des quoire côtés en dehors du palais, le sol produisait des fleurs couleur d'or dont la clarte avait un éclat qui se répandait au loin.

C'est une règle pour les devas que, au moment ou ils naissent en haut parmi les devas, ils commencent par apercevoir leurs existences passées et ensuite jouissent des felicités célestes. Donc, cet homme devenu deva, aperçut ses existences passées; il se vit caeillant des fleurs et tué par le bouf; plein de joic il s'ecra : « Ah, qu'illimité est le bonheur que donne le Buddha! avant même que j'eusse réussi à lui presenter mon offrande, la récompense (que j'ai reçue, est déjà énorme; combien plus grande encore sera-t-elle pour celul qui pratique-rait constamment la vertu! « Alors il se remit à cueillir les fleurs qui étaient aux anvirons de son palais et prit en même temps tout ce qu'il fallait pour d'autres offrandes varices, afin de se conformer au désir qu'il avait eu primitivement.

Les devas, le voyant cueillir des fleurs, vincent tous lui demander: « Vous arrivez ici précisément pour y recevoir des félicités : il fant que vous vous réjouissiez en satusfaisant ves einq sortes de désirs; à quoi bon cueillir des fleurs ?» Le deva leur répondit : « Au temps où j'étais un homme, j'ai voulu me rendre auprès du Buddha pour lui faire une offrande de fleurs, mais je n'ai pu accomplir mon veu jusqu'au bout; cependant j'ai déjà obtenu de veuir nattre ici; combien plus aurai-je encore obtenu si j'avais pu réaliser (mon veu ! ai maintenant je cueille des fleurs, c'est dans le désir d'accomplir mon veu primitif et d'augmenter mon bonheur à veuir. «

Alors tous les devas concurent des sentiments excellents; il y cut quatre-ringt quatre mille devas qui descendirent tons ensemble pour executer des musiques divines et faire des offrandes de toutes sortes aver des fleurs divines et des parfums divins. Dans tous les stupas et les temples, ils n'etaient point parvenns à voir le Buildha; mais un bhiksu, qui était «thavira et qui avait obtenu la sagesse, leur expliqua la Loi; tous ces devas, en entendant la Loi, furent très joveux et redoublérent leurs actions méritoires; alors ils virent le Buddha; faisant résonner les tambours, jouant des instruments à cordes, chantant et répandant à foison des fleurs admirables, ils firent toutes sortes d'offrandes au Buddha et à la foule des religieux. Le Buddha leur expliqua la Loi pure et merceillense; alors cet homme (qui était devenu deva) et les quatre vingt quatre mille devas obtinrent tous le calme du regard de la Loi. Ce deva et les quatre-vingt quatre autres mille devas avaient tous été dans les jours d'autrefois des amis intimes; maintenant, s'étant mis à l'œuvre ensemble, ils atteignirent simultanément à la sagesar.

#### Nº 209.

## (Teip., XIX, 7, p. 11 c. v.)

Autrelois, dans un royaume etranger, il y avait un grand mattre de maison qui était fort riche; il n'avait qu'un seud tils qu'il cherissait d'un amour saus égal; plus tard, ce tils devint malade, lut très souffrant, et, comme les soins ne parviurent pas à le guerir, il fut atteint par l'impermanence; près de mourir il songea de tout son cœur an Buddha qui manifesta sa propre forme devant lui, son cœur étant calme et sa pensee affermie, il obtint alors de mattre parmi les devas.

Le père et la mère, songeant à leur fils, se désolaient; ils voulaient se tuer et ne parvenaient pas à se delivrer (de leur chagrin); c'est pourquoi après avoir incinère (leur fils), ils recueillirent ses os qu'ils placèrent dans une jarce d'argent, et, le quinzieme jour de chaque mois, ils presentaient des hoissous et des aliments de toutes sortes qu'ils plaçaient devant (cette jarre); puis ils se lamentaient en élevant la voix et restaient étendus à terre en se tordant (de douleur).

Le deva vit d'en haut ce qu'ils faisaient et il dit : « Si je ne change pas présentement leurs préoccupations, ils ne pourront jamais s'en effrancier. « Il descendit donc et prit la forme d'un petit garçon àgé de luit ou neul ans qui gardait un boul à côté de la route; le boul vint à mourir subitement et resta couché à terre; le petit garçon se mit alors à cueillir de l'berbe qu'il plaça dans la bouche du boul mort, et, levant son bâton, il en frappoit le boul en lui crient de se lever pour manger. Le père, la mère et d'autres, grands et petits, voyant ce que faisait l'enfant, se moquèrent tous ensemble de lui et,

s'avançant, lui demandèrent : » De qui étes-vous le fils ? Comment étes-vous assez fou pour amasser de l'herbe et la placer dans la bouche d'un bomf qui est déjà mort? Comment la mangerait-il jamais? «

L'enfant réplique en rient : « Quoique mon bouf soit mort, se tête et se bouche sont encore lu ; s'il ne mange pas l'herbe que je lui apporte, a combien plus forte raison votre fils (ne jouira-t-il pas de vos offrandes), lui qui est mort depuis déjà longtemps. En outre, vous l'avez brûle par le feu; il ne reste plus de lui sur la terre que quelques os calcines : cependant vous placez devant lui des aliments de toutes saveurs et vous redoublez vos pleurs et vos cris ; comment pourrait-il manger? »

L'intelligence du pere s'ouvrit alors et il demanda à l'enfant : « Qui étes-vous ? « L'enfant répondit ; « l'étais le fils du maître de maison; mais, maintenant, grâce au bienfait du Buddha, j'ai obtenu de naître en haut parmi les devas; j'ai vu' mon père et ma mère s'abandonner à une trop grande affliction et c'est pourquoi je suis venu transformer (leurs idees), « Le père, ayant compris, éprouva une grande joie et ne fut plus affligé. Le deva disparut soudain, Quand le père et la mère furent rentrès chez eux ils firent de grandes liberalites, observerent avec soin les défenses, lurent les livres saints, pratiquérent la sagesse et obtinrent le fruit de Srotapanna.

Nº 210.

(Trip. XIX, 7, p. 11 v.)

Autrefois, il y a de cela des génerations innombrables, il y avait un stûpa dans lequel residaient plusieurs milliers de cramanas; ils avaient envoyé quelques centaines de crămaneras parconrir le pays en quetant pour subvenir aux besoins de l'assemblee des religioux; chacun d'eax rapportait dix hoisseaux de riz en un jour et son maître alors lui enseignait en même temps une gâthă.

Un de ces gramaperasse trouvait une fois traverser une place de marche tout en psaimodiant des livres saints; or, if y avait un sage qui était à sa bontique; lorsqu'il vit ce eramanera murcher en psalmodiant; il lui rendit hommage et Ini demanda : « O religioux, que dites-yous en marchant? - Il repondit; « la quéte pour subvenir aux besoins des religioux et en même temps je recite une gathà, . Le sage lai demanda encore : Si vous n'aviez rien d'autre à faire, combien pourriez-vous reciter de gathàs ?» Il répondit : « Je pourrais arriver à plus de dix gàthas. « L'autre lui demanda: « Pendant combien de jours quêtez-vous ?» Il repondit : « Pendant quatre-vingt-dix jours et je dois rapporter neuf cents boisseaux de rix, a Le sage dit alors au religieux qui recitait : « Retournez seulement reciter les livres saints d'un cœur papailde, je me charge de fournir le riz à votre place. »

Le crimanera fut tres content; le sage lui ayant donné neuf cents hoisseaux de riz, il revint en informer son mattre et ent alors tout le luisir de lire les livres saints; au bout de trois mois, il avait parcouru quatorre cents gathas; il annonça à son mattre que, ayant fini de lire les fivres saints, il devait aller chez son hionfaiteur (danapati) pour que celui-ci mit à l'épreuve (sa science).

Après que son maître l'y entautorise, il se renditaupres du sage et lui annonça : « Grâce à votre important bionfait. l'ai pu psalmodier tranquillement les livres saints; maintenant l'ai fini et je viens exprès pour vous les réciter. « Le gramapera psalmodia les stances d'une manière conlante et rapide et sans aucune hésitation. Le sage, tout joyeux, se prosterna devant fui la tête contre terre et luirendit hommage en disant : « Puissé-je dans mes existences futures être intelligent, comprendre tout, apprendre beaucoup et ne rien oublier. «

A couse de ce vou producteur de bonheur, dans toutes ses existences futures, il out une intelligence lucide et une forte memoire; puis, lorsque le Buddha vint dans ce monde, il apparut comme un de ses disciples; son nom était Ânanda, il lut constamment aux côtes de l'Honore du monde; son talent a discuter et à comprendre fut unique et il était le premier de son temps) pour l'étendue de ses counaissances. — Le maître dit : « Celui qui en ce temps était le sage, c'est maintenant Ânanda. Quand quelqu'un a donné des encouragements à l'étude, s'il forme un souhait bien arrêté, l'œuvre méritoire qu'il a accomplie ne seru pas vaine; grâce à la retribution (assurée à son acte producteur de) bonheur, il obtiendra de la manière qu'on vient de voir la réalisation de son souhait.

# Nº 211.

# (Trip., XIX, 7, p. 11 vs.)

Au sud du mont Siu-mi (Sumeru), il y avait un grand arbre qui était haut de quatre mille li; quand tous les oiseaux po-leh'a 1) venaient se percher sur lui pour passer la nuit. l'arbre ne remusit jamais; or, il y eut un petit oiseau ressamblant à une caille qui se posa sur lui et l'arbre s'agita aussitôt avec violence, les oiseaux po-leh'a dirent au dieu de l'arlare : Ignorez-vous que nos corps vous seront lourds pour que vous ne remusez point des l'abord? Au contraire, avant même que le petit oiseau sit passé la nuit, vous vous agitez. « Le dieu de l'arbre leur dit : « Quoique cet oiseau soit petit, il vient du fond de la

<sup>|</sup> II Pentietre ce terme est il in transcription du not paksa, mie d'oiseau.
- Tous les discour pa-letéa : ce -- raient done : tous les oiseaux silés :-

mer et s'est nourri miquement de diamant. Le diamant est une substance qui, en quelque lien qu'elle tombe, brise tout. C'est pourquoi j'ui eu lort peur et n'ai pu rester tranquille 1), a

Les livres saints ont fait de cette histoire un apologue: Quand un homme a compris et approfondi une stance des livres saints, quand sa houche la récite et que son cour la medite, les trois poisons 21. les quatre Mo (Maras) (3) et les quatre-vingt mille portes de souillare qu'il a dans son corps ne pourront plus être tranquilles; a combien plus forte reison celui qui a recueilli avec ampleur toutes les Lois pourra-t-il devenir pour le monde un pont qui assurera son salut).

#### Nº 212.

# Trip., XIX. 7. p. 11, v...

Le Buddha dità Mou-lien Mandgalyayana): « Celni qui vous est apparie A) va survenir ». Mandgalyayana répondit: « l'ai une puissance surnaturelle grâce à laquelle je pourrais sauter par-dessus le mont Sia-mi (Sumeru); si celui qui m'est apparie vient par l'est, j'irai vers l'ouest: s'il vient par le nord, je m'enfuirai an sud; comment pourra-t-il m'atteindre ? « Le Buddha dit à Mandgalyayana » Le châtiment et la recompense sont incluctables; on ne saurait parvenir à les éviter. «

ill La convoltes (Johna), le haine (dvesa), l'égarement umpha-

il Test à dire. La personne avoc qui sons dever personairement etermis en relations par un uffet de cos existences antéciences.

<sup>(</sup>i) Sous-entembre: pures que je crains qu'il ne se tranve dans les excréments du ce petit aisent quélques parcelles de diamant qui, en timbont sur mai, me lirisérant.

<sup>(</sup>ii) Les quatre Mares sont skandlin-Mare, hiere-Mare, mytyn-Mare of devaportre-Mare. Voyez Children, Diet. 4 v. Mare, et Foucher, filmie our Treasograpaie sanddhigur de l'Indo (12 6), p. 18.

(Mandgalyayana) vola an loin sans s'arrêter et tomba au milieu des montagnes, il y avait la alors un vieillard avec une roue de char; Mandgalyayana tomba droit devant lui, et, comme son aspect le faisait ressembler à un demon, le vieillard crut qu'il était un être malfaisant; il cieva donc sa roue de char, l'en frappa et lui rompit le corps.

Mandgalyayana, accable de douleurs, fut très honteux et chagrin; il en oublin toute sa commissance des existences antérieures; le Buddha eut pitié de lui et lui rendit son pouvoir surnaturel; alors, il put, par la reflexion, remonter aux formes des naissances antérieures; celui qui l'avait frappé avec la roue du char, le vieillard, avait été, lors d'une vie antérieure, le père de Mandgalyayana; ayant eu une dispute avec son père, Mandgalyayana s'était dit dans son for intérieur : « Si on pouvait frapper à mort ce vieux et que ses os fussent rompus, ce serait heureux, u C'est pourquoi il subit le malheur inherent à ce crime.

Il fant veiller à ne jamais commettre le crime de manque de piète filiale; ainsi, des que l'homme est ne et se trouve dans le monde, il ne peut se dispenser d'être attentif à ses sentiments et à ses paroles et il doit donner avec piété filiale ses soins à son perc et à sa mère.

### Nº 213.

(Trip., XIX, 7, p. 11 v°-12 r°.)

Autrefois, il y avait un religieux qui marchait parmi les herbes forsqu'un grand serpent lui dit : « O religieux, ho-chang (upădhyâya) ». Tout effraye, le religieux jeta ses regards de côté et d'autre. Le serpent lui dit : « O religieux, ne craignez pas et n'ayez point de peur; je desire que vous m'expliquiez les livres saints pour que je sois débarrasse de ce corps que j'ai reçu en punition. « Le serpent ajouta : « O religieux, avez-vous entendu parler du roi A-k'i-la (Ajita)? « Comme l'autre répondait qu'il en avait entendu parler. le serpent dit : « C'est moi. »

Le religieux reprit: « Le roi A-k'i-la (Ajita) a cleve des stàpas et des temples bouddhiques; ses offrundes et ses actes meritoires ont élé très considerables; il aurait du naure en haut, parmi les devas; comment se fait-il qu'il soit dans une telle condition? « Le serpent lui dit : « Au moment ou j'etais près de terminer ma vie, un homme qui tenait un éventail suprès de moi le laissa tomber sur mon risage; j'en concus de l'irritation et c'est pourquoi j'ai reçu un corps de serpent. »

La religieux lui expliqua les livres sacrès: (le serpent) l'écouta joyeusement de tout san cœur et s'abstint de manger pendant sept jours: quand sa vie fut écoulée, il naquit comme deva; quelques mois plus tard, il prit des fleurs et les répandit devant le Ruddha; comme la foule s'eu étounait, il prononça ces mots du haut des airs : « Je suis le roi A-Ri-la (Ajita); grâce au bjenfait d'un religieux, j'ai entendu la Loi et j'ai obtenu de naître en baut comme deva; maintenant je vieus offrir des fleurs pour reconnaître la bienveillance du Buddha a mon egard, «

Ainsi, quand un homme est près de mourir, ceux qui sont à ses côtes pour le servir ne doivent pas s'abstenir de hien veiller sur les dispositions morales du malade.

## Nº 214

# (Trip., XIX, 7, p. 12 r.)

Dans un royaume étranger il y avait un homme qui, en exerçant son métier, avait gagne plusieurs milliers de

livres d'or et d'argent. Comme il en faisait le plus grand cas, il voulut les encher dans la terre; mais il craignit que les courtilières, les reptiles et les rats ne les lui dérobassent; il voulut les cacher parmi les herbes dans un marais; mais il craignit derechef que les renards et les bêtes sauvages ne les lui prissent; il n'avait d'ailleurs aucune confiance dans ses parents, soit agnats ou cognats, soit frères ainés ou frères cadets, soit femme ou enfants. Il mit donc ses richesses dans son sein et il allait et venait, redoutant toujours de les perdre.

Un jour, pendant le mois du grand jeune, les disciples des quatres catégories s'etaient tous rendus dans le temple du stupa pour y brûler des parlums et y répandre des fleurs; cet homme les abserva et vit tout ce qu'ils faisaient; en outre il operçut un grand bol devant le temple du stupa; les disciples des quatre catégories tournaient autour (pradaksino du stûpa, et premient de l'or, de l'argent, des pièces de monnaies et des objets précieux qu'ils jetaient dans le bol. Cet homme leur demanda; « Pourquoi jetez vous des objets précieux pour les mettre dans ce bol? « Les religieux lui repondirent » Cet acte s'appelle d'abord; libéralité; son second nom est; ce qui est fermement à l'abri; son troisième nom est; ce qui ne connuit pas la corruption. «

Cet homme songes en lui-même: « S'il en est vraiment comme le disent ces gens, voici ce que je cherche, » Il prit alors tout son or et son argent et le jeta dans le bol. Les religieux formèrent un von en sa favour et ajoutérent: « Ce qui est fermement ja l'abei. L'esu ne saurait le submerger; le fen ne saurait fe brûler; les voleurs et les hommes malveillants ne sauraient s'en emparer ou l'endommager. Les richesses que vons avez jetées ici pour les cacher ne connaîtront plus la corruption, et, dans l'avenir, vons obtiendrez une récompensades centaines, des milliers, et des myriades de fois superieure. Voila pourquoi on

nomme ainsi la liberalité, « Cet honame sentit son intelligence s'ouvrir et il éprouva une joie illimitée : anssitôt, devant le stupa, il obtant la sagesse de Srotápanna-

Ainsi, quand un homme tient d'un cœur résolu une conduite productrice de honheur, son acte méritoire n'est pas un déronement suns raison, car il s'acquiert la sagesse,

Nº 150 bis.

Trip., XIX, 7, p. 12 re; ef. p. 1 re.)

Nº 158 bis.

(Trip., XIX, 7, p. 12 rs vs; cf. p. 1 vs.)

N 160 bis

(Trip., XIX, 7, p. 12 velof, p. 1 vt.)

Nº 161 bis.

Trip., XIX, 7, p. 12 v.; cf. p. 1 v-2 v.)

Nº 170 bis.

(Teip., XIX. 7, p. 12 v 13 r; el. p. 5 r.)

### CHAPITRE II

Nº 179 bis.

(Trip., XIX. 7, p. 13 rev ; cf. p. 5 v.)

Nº 182 bis.

(Teip., XIX, 7, p. 43 ver el. p. 5 ved ve.)

Nº 186 bis.

(Trip., XIX, 7, p. 13 v\*; ef. p. 6 v\*.)

Nº 190 bis.

(Trip., XIX, 7, p. 13 ve-14 re; cl. p. 7 ve-ye.)

Nº 215.

(Trip., XIX, 7, p. 14 c.)

Ananda dit an Buddha; « Yous ètes ne, o Buddha, dans une famille royale; vous ètes resté assis sons un arbre et vous avez medite sur la sagesse pendant six années. Obtenir ainsi (la dignité de) Buddha, c'est l'obtenir aisèment. » Le Buddha repondit à Ananda: « Autrefois il y avait un maître de maison qui était extrêment riche et qui posseduit toutes sortes de joyaux; mais comme il n'avait pas les vraies perles rouges, il ne se trouvait pas satisfait. Emmenant donc avec lui d'autres hommes, il alla en mer pour recueillir des perles; après avoir tranchi bien des dangers et des obstacles, il parvint à l'endroit où étaient les joyaux; il se taillada le corps pour en faire sortir du sang qu'il mit dans un sac huile et suspendit ce sac au fond de la mer; les huttres perlières, sentant l'odeur du sang vinrent le sucer, alors il put retirer les huttres, et, en les ouvrant, il en fit sortir les perles; en recueillant musi des perles pendant trois années, il parvint à en posséder toute une parure.

Il se mit à revenir, mais, quand il cut atteint le rivage, ses compagnons, vovant qu'il avait trouve de precieux juyaux, complotèrent ensemble contre lui; ils alleront avec lui pour prendre de l'eau et se reunirent alors pour le precipiter dans le puits qu'ils reconvrirent, puis ils s'en allèrent. Longtemps après être tombé au fond du puits, cet homme aperent un lion qui venait par un orifice latéral pour boire; cet homme out de nouveau grand'peur; mais, quand le lion fut parti, il rechercha le trou par lequel il était venu, sortit et revint dans son pays; quand ses compagnons furent rentres chez eux. il les appela et leur dit : « Vous m'avez pris une parure ; personne ne le sait, ni ne sait que vous avez voulu en même temps me faire perir. Rendez-moi tout secretement et je ne vous dénoncerat jomnis. « Effrayés, ces hommes lui rendirent entierement ses perles.

Quand le possesseur des perles les out recouvrées, il les rapports chez lui. Or il avait deux enfants qui s'amusérent ensemble à se mettre ces perles sur le corps et qui se demanderent l'un à l'autre : « D'où provionnent ces perles ? « L'un d'oux dit ; « Elles sont nées dans le sac



que je tiens. » L'autre enfant dit : « Elles sont nées dans la jarre de cette chambre. « Ce que voyant, le père se prit à rire. Sa femme lui en ayant demande la cause, il répondit : « l'ai recueilli ces perles au prix de souffrances extrêmes; ces petits enfants les tiennent de mui et n'en savent point l'histoire; ils pensent qu'elles sont nées dans une jarre. »

Le Buddha dit à Ananda : « Vous me voyez seulement quand je suis devenu Buddha; mais vous ignorez avec quels effocts et quelles peines je me suis exercé à l'étude depuis des kalpas innombrables; maintenant, j'ai atteint le hut et vous pensez que c'était facile, tout comme ces enfants qui pensaient que ces perles étaient nees dans une

jarre. »
Ainsi on peut atteindre le but en pratiquant des myriades de honnes conduites et en accumulant des mérites pendant de nombreux kalpas, mais ce n'est l'affaire ni d'un seul acte, ni d'une seule conduite, ni d'une seule vie.

Nº 210.

# (Teip., XIX, 7, p. 14 r.)

Antrelois un chef de caravane alla sur la mer pour cecueillir des objets precieux; cinq cents hommes le suivirent pour partir avec lui. La chef de caravane leur dit : «En mer il y a cinq perils: l'els courants impétueux, 2° les tourbillons d'eau, 3° le grand poisson, 4° les femmes-démons, 5° les fruits qui enivrent. Si vous êtes capables de surmonter ces difficultés, vous pouvez partir avec moi. « Tous ces hommes s'y ciant engagés, on profita d'un vent favorable et on prit la mer. Ils arriverent à l'île des joyanx et chacun alla de son côte pour en recneillir. Un de ces hommes ne put résister au parfum des truits et en mangea; il fut ivre-mort pendant sept jours. Cependant, les autres hommes ayant assez de choses précienses et voyant qu'un vent favorable à la voile était survenu, voulurent se préparer au rétour; ils léent résonner le tambour pour rassambler tout le monde, mais, comme ce seul homme manquait à l'appel; ils allerent le chercher de tous côtes; ils l'appereurent qui dormait sous l'achre, son ivresse n'étant pas encore dissipée; ils le ramenérent en le soutenant et cassèrent une branche de l'arbre pour

lui servir d'appui.

Ils revincent ensemble dans leur pays; leurs parents, joyens de la nouvelle, accoururent à leur rencontre ; l'homme qui avait été ivre était seul accablé de chagrin parce qu'il ne rapportait rien; tout triste, il se remilt sur la place du marché en s'appuyant sur son baton; les gons du marche lui en demandérent le prix et arrivérent à lui en offeir vingt mille onces d'ur; cet homme le leur donna (pour ce prix) et leur demanda quelle verte avait ce baton : « C'est, lui repondit-on, le joyan des arbres; si on pile ce liston et qu'on le brûle, tontes les miles et les pierres qu'on expose a sa fumée se changeut en joyaux précieux. « Cot homme demanda alors qu'on lui rendit quelque peu de son bâton; il le rapporta chez lui, fit un essai et en effet les choses se passèrent comme on le lui avait dit : tout ce qu'il put exposer a la tumée et à la vapeur chande se transforma en autant de joyaux.

Cet apologue signifie ceci : le chef de caravane représente le Bodhisattyu; les cinq parils représentent les cinq obscurités (1): l'île des joyaux représente les sopt ressources de la Prajan (2); le fait de s'enivrer, c'est alundon-

<sup>(1)</sup> co sout venisamblablemet les clim bleças la capablé 夜 诚 h coere 服 上; l'emerouv 無明; le immenie d'éporde 慢; le dante 是 The sout : la fix fix; l'emerous 里; l'ediserrance des delenses 流;

ner son cour à la negligence; le fait de couper et prendre une branche de l'arbre precieux signifie qu'on se remet à la pratique (du bien) avec plus d'energie et que de nouveau on se perfectionne et on progresse; le fait que les tuiles et les pierres exposées à la fumee deviennent des joyaux signifie que, lorsqu'on expose à la fumee de la doctrine des livres saints coux qui se conduisent mal, ils deviennent tous des réceptacles de la Loi.

Nº 217.

(Trip., XIX, 7, p. 14 re-va.)

Autrefois, dans les montagnes, il y avait deux cramanas qui pratiquaient la sagesse dans la solitude et qui
avaient obtenu les six pénétrations abbjinas). Non loin
d'enx il y avait une lionne qui avait donné le jour à deux
petits; comme ceux-ci étaient devenus grands peu à peu;
la lionne voulut s'en aller; elle souges qu'elle ne pouvait
confier leur sort qu'aux deux bontés qui sont la sagesse
et la vertu; elle dit donc (aux religieux); a lo désire m'en
aller; mes deux enfants sont encore petits et je crains que
les hommes ne leur fassent du mal; je voudrais vous les
remettre, à religieux; puissent-ils jouir de votre bienvelllante protection l'je reviendrai les voir, a Les religieux y
consentirent. Plus tard, la lionne étant revenue, vit que
ses petits s'étaient attaches aux religieux; elle les quitte

la sontiment de l'homour 簡 慎; le fait d'antendre les enseignementdu Ruditha 聞; la libéralité 於; l'extanciabilligente 定 慧.— Ces acqui ressources sont ce qui perimet à l'homoue d'acquerre la sagesse r. Dicti Sur tr'ang fa chou) de nouveau et s'en alla. Chaque fois que les religieux étaient de retour de la quête, ils partageaient ce qui restait de nourriture ovec les lionceaux, qui, lorsque les religieux revenaient, accouraient tont joyenx à leur rencontre.

Dans la suite, un jour que les religieux étaient partis, un chasseur rencontra les lionceaux qui s'enfuirent dans la brousse; le chasseur, atin de faire croire qu'il était un des religieux, revêtit un kasâya qu'il trouva dans la maison, puis il entra dans la brousse pour s'emparer des lionceaux; ceux-ci, pensant que c'était un des religieux, sortirent aussitôt et vinrent à lui; le chasseur les frappa jusqu'e les tuer, les écorcha et prit leur peau pour en faire des fourrures de peau de lion qu'il mit au prix de mille onces d'or.

A leur retour les religieux no virent plus leurs l'onceaux; ils s'assirent en contemplation afin de les apercevoir et appeirent ainsi que le chasseur les avait tués : alors, grace à leurs pouvoirs surnaturels, ils lui enlevérent les peaux, les rapporterent et en firent des coussins sur lesquels ils s'asseyaient; ils prononcerent des vœux magiques (en leur faveur). Étant de nouveau entrés en contemplation pour regarder (ce qu'étaient devenus les linuceaux), ils apprirent qu'ils traient naître dans un certain royaume, chez un maître de maison dont ils devaient être les deux fils jumeaux.

Les religieux se rendirent dans la maison de ce maître de maison et lui demandérent ce qui lui manquait; il répondit qu'il s'affligeart seulement de n'avoir pas de fils; enx de répliquer aussitôt qu'ils prieraient en sa faveur pour qu'il eût des fils, et, comme le maître de maison se réjouissait fort, les religieux lui dirent « Si vous obtenez des fils, comment nous récompenserez-vous? — Quand mes fils, repliqua l'antre, seront devenus grands, je vous les donnerai pour qu'ils soient vos gramaneras. « Les

religieux lui recommandèrent de ne point aublier cet engagement. Quand il eut répondu oui, (sa femme, s'aperent qu'elle était encoute, et plus tard, en effot, elle enfants

deux fils qui se ressemblaient à s'y méprendre.

Quand ils curent hait on neuf ans, les religieux vinrent à passer et, en les voyant, les enfants épronvérent spontanément de la joie. Les religieux ayant demande au mattre de maison wil se souvenuit de son améra serment, celui-ci n'osa pas violer sa promosse et donna ses fils aux gramanas. Les cramanas les emmenerent avec eux dims la montagne pour s'y fivrer à l'étude et, avant qu'il fut longtemps, (ces enfants obtinrent eux aussi (la diguité) d'Arbat; oux aussi s'asseyaient constamment sur ce qui avait été autrefois leurs peaux, et, comme ils entraient journellement en contemplation pour se regarder euxmemes, ils virent done que c'était là les propres peaux de leurs corps d'autrefois; ils se levérent alors tous deux, et, rendant hommage à leurs maitres), ils les remercièrent en leur disant) : « O maîtres, c'est la force de votre bienfaisance qui a fait que nous avens obtenu la sagesse; tout cela a eté l'effet de vos pensees de bonte in notre egard); a

Si un cour excellent chez un animal peut deja produire la delivrance, combien plus des sentiments qui s'appliquent avec resolution à un vœu excellent pourront-ils

produire la délivrance!

Nº 218.

(Trip., XIX, 7, p. 14 v\*.)

Autrefois il y avait un boucher qui aurait voulu foire des offrandes aux religieux, mais, a cause de sa méchanceté, aucun deux ne vensit vers lui; il aperçut enfin un cramana nouvellement instruit, qui avait une attitude digne et regulière: il l'invita a venir manger chez lui et lui offrit toutes sortes de mets exquis; le repas fini, il revint exprimer au religieux son desir de le voir manger chez lui jusqu'à sa mort; le religieux accepta cette proposition; par l'effet d'une longue habitude il en vint à voir de près (le boucher) tuer des êtres vivants en sa présence suns oser lui faire aucun reproche, et cela dura plusieurs années.

Plus tard le vieux boucher mourut et devint un demonqui habitait dans le fleuve: un conteau coupait constamment) son corps qui redevenait ensuite comme anparavant. Le religieux traversant un jour le flouve, le démonempoigna la barque et dit (aux gens qui etaient dans le bateau). a Faites perir cet homme en le jetant dans le fleuve et je vous laisserai aller. a Les gens du bateau, effrayes, lui dirent ... (1) Le démon replique : - Autrefois, l'ai fait des offrandes à ce religieux et pendant plusieurs années il ne m'a point reproche de tuer des êtres vivants; maintenant je subje cos tourments et, a cause de la baine que l'en ai conque contre ce religieux, je desire le tuer), « Les gens du bateau lui dirent : « Si vous suhissez déja de tels tourments pour avoir tue des êtres vivants, combien plus igrave sera votre châtiment si vous tuez un religieux, » Le démon repondit : » Tout en le sachant, je suis pousse par la haine que j'ai contre lui); si cependant vous pouvez en ma faveur faire par des libéralités des actes producteurs de bonheur et prononcer des vo ox magiques eu evoquant mon nom, je vous relâcherai. » Les gens qui étaient dans le hateau promirent tous de faire en sa laveur des actes producteurs de bonheur et le démon les laissa aller.

Le religieux tint alors une assemblée en faveur du

<sup>(</sup>I) Le texte presente iri une lacune

démon et prononça des vœux magiques en évoquant son nom. Les autres personnes à leur tour tinrent aussi des assemblees; puis îls se rendirent au milieu du fleuve et appelérent le démon pour lui dire : « Avez-vous recu du boulieur? » Le démon répondit : « Je viens d'en obtenir; je n'eprouve plus de souffrances. « Les gens du hatean ajoutérent : « Demain nous devons faire en votre faveur des actes producteurs de bonheur; pourrez-vous venir en personne ? « Le démon répondit qu'il le pourrait. Le (leudémain) matin, le démon vint en prenant l'apparence d'un brahmane; en personne il fit des offrances et en personne il recut les vœux magiques (qu'on prononçait en sa faveur); le sthavira lui expliqua les livres saints et le démon obtint aussitôt la sagesse de strotapanna; puis il s'en alla tout joyeux.

Ainsi, pour que les rapports entre l'hôte et son visiteur soient profitables, il faut qu'ils se réprimandent et se corrigent l'un l'autre: même s'ils viennent à tomber dans des voies mauvaises, ils auront certainement là une cause productrice d'excellence; on peut donc bien dire: Un excellent ami est une grande cause (de hénédiction).

### Nº 210

# (Trip., XIX, 7, p. 14 v\*-15 r.)

Antrefois un marchand était allé sur la mer pour recueillir des denrées précieuses; il rencoutra un grand dieunaga qui souleva le bateau et voulut le retourner; tous les hommes étaient terrifiés, lorsque le naga leur dit : «Avez-vous parfois éte dans tel royaume? «Ils répondirent; « Nous y avons passé, « Le naga donna au marchand) un grand œuf semblable à une jarre d'une contenance d'un demi-hoisseau (et lui dit : « Prenez cet œul et enterrez-le dans ce royaume sous le grand arbre qui est au milieu de la place du marché, Si vous y manquez, plus tard je vous tuerai. »

Cet homme promit de le faire; il passa ensuite dans ce royaume et enterra l'ouf en le plaçant sous le grand arbre qui était au milieu de la place du murche. A partir de ce moment, ce royaume fut désolé par des calamités, des maladies et des épidémies; le roi du pays chargea un magicien de consulter les sorts à ce sujet : il déclara qu'un œuf de boa se trouvait dans le royaume et que tel était la canse des calamités et des épidémies. On s'empressa de le sortir de terre et on le brûla; les malades furent tous guéris.

Plus tard, ce même marchand étant retourné sur la mer, vit le dien-naga qui lui demanda de nouveau ce qui s'était passé. Le marchand lui répondit : « Autrefoia, conformement à vos instructions divines, j'ai enterre l'œuf au miheu de la place du marche; il y ent alors dans le royaume beaucoup de maladies et d'épidémies; le roi appela un leahmane pour consulter les sorts « ce sujet ; quand ou ent exhume (l'œuf), on le brûle et les malades guérirent tous. »

Le naga dit : « Je regrette de n'avoir pu faire perir cotte race d'esclaves. » Les gens du bateau ayant demande au dieu pourquoi il parlait ainsi, il dit : « Avez-vous jadis entendu dire que, dans tel royaume il y avait en l'hounne vaillant appelé de tel nom ? « Comme ils repondaient qu'ils en avaient entendu parler mais qu'il était mort, la dieu ajouta : « C'est moi-même. Au temps où j'étais en vie, je me plaisais a opprimer les habitants du royaume : jamais il n'y eut personne pour me conseiller et me loire des reproches ; on se bornait à me louer ; c'est ce qui fait que je suis tombé dans la condition de serpent boa; Je voudrais absolument tuer tous ces gens. »

Ainsi les hommes doivent se reprimander les uns les autres et, prenant pour principe la bonté, s'y rendre conformes réciproquement; que personne ne profite de sa puissance pour opprimer les hommes; celui qui agirait ainsi, s'exposerait à attirer sur lui la souffrance des tourments des trois voies manvaises; il pourrait seulement entendre la voix du Buddha), mais il ne pourrait plus se trouver en sa présence.

### Nº 220.

## Trip., XIX, 7, p. 15 F.)

Autrefois, dans le royaume de Po-lo-mi (Vériross), Bénarés, il y avait cinq cents aveugles qui parcouraient le pays pour mendier; survint une disette et ils ne requeent plus rien. Ils delibérerent outre eux disant; « Le Buddha se trouve à Chô-wei (Crâvast) où il enseigne aux hommes la hienfaisance et la libérable; il nous faut aller dans ce pays et nous parviendrons ainsi a sauver notce vie. Chacun d'eux dit : Il nous faut louer un homme pour nous mener jusque la-bas. « Les cinq cents aveugles promirent chacun une pièce de monarie en argent à un homme qui. I son tour, leur promit de les mener dans ce royaume. Ils so mirent donc en route.

L'homme qu'ils avaient pris à gages leur dit : « A partir d'ici le chemin est dangereux; que chacun de vousme cemette sa piece de monnaie, et, si nous rencontrons des brigands, je cacherai (cet argent). « Les avengles luiremirent leurs pièces de monnaie; mais, des que cet homme les euten sa possession, il abandonna les aveugles et s'en alla.

Tous les avengles errerent de-ci et de-là pendant plu-

sieurs jours; ils avaient faim et soif et ne savaient ou était le chemin, alors ils confièrent ensemble et en même temps leurs destinces au Buddha en disant; a Le Buddha est divin et saint; il doitavoir pitie de nous et nous sauver de cette detresse. Aussitôt le Buddha fit soudainapparaître sa divinite en leur presence; de sa main, il toucha la tête des avengles qui tous recouverent la vue taudis que leur faim et leur soif étaient apaisées. Ces vinq cents hommes, hondissant de joie, souhuiterent devenir des disciples; sur le champ leurs barbes et leurs chevens tombérent; ils se trouvérent revêtus des habits religieux et munia du bol. Le Buddha, à plusieurs reprises leur expliqua la Loi et tous obtinrent la sagesse conforme au vrai. En volant à la suite du Buddha ils revincent dans le Jetavana.

Ananda demanda au Buddha: « Quelles punitions et quelles récompenses ces cinq cents hommes avaient ils meritées dans leurs vies antérieures? « Le Buddha répondit : « Autrefois, il y à de cela hien des genérations, il y avait un maître de maison qui loue cinq cents hommes pour un travail ; ceux-ri prirent d'avance le salaire du travail, puis ils abandonnerent le maître de maison, et s'en allèrent ; mais plus tard, après plusieurs generations, ils n'ent pun manaqué de recevoir cette peine d'être abandonnes à leur tour et dépondlés de leur argent). Celui qui en ce temps était le maître de maison, c'est maintemant l'homme qui s'en est allé en emportant l'argent. Leur dette étant acquittee, il s'est trouve que je leur ai ouvert l'esprit et tous ont obtenu la sagesse. Telles furent leurs ponitions et leurs récompenses. »

Ainsi, les conduites que tiennent les hommes ne sont pas toutes de même sorte; les nnes sont des conduites qui créent (certaines conséquences pour des vies a venir); les autres sont des conduites qui sont des conséquences (de conduites tenues dans des vies auterieures ; on ne saurait se dispenser de faire attention (à cetté distinction).

Nº 221.

(Trip., XIX; 7, p. 15 r.)

Autrefois deux hommes étaient fort intimes; ils étaient amis et n'avaient ancun dissentiment. Dans la suite, l'un d'eux commit un crime dont le châtiment devait être la mort; il s'enfuit alors et passa chez son ami, celui-ci n'ouvrit pas la porte et lui demanda par avance ; « Qui étesvous? « Il repondit : « Je suis votre ami ; j'ai commis un crime et c'est pourquoi je suis venu vous trouver, a L'antre lui repliqua : « En temps de calme, sayons intimes ; mais en cas de danger pressant, que chacun de nous aille de son côté. Je no yous laissersi pas entrer. » L'ami fut très mecontent; il se disait : " Des hommes qui en temps de calme entraient et sortaient, alfaient et venaient, buvaient et mangeaiant sans jamais se séparer, comment penvent-ils s'abandonner l'un l'autre des qu'il y a péril? Comment serait-ce la une intimité sérieuse? « Il s'en alla done avec l'intention d'entrer dans la montagne.

Or, il avait encore un autre bon ami chez qui il se rendit; cet homme lui ouvrit aussitot sa porte et le cacha en lui disant : « Quoique vous et moi n'ayons pas des relations intimes, je vous mènerai dans un endroit sur et secret. Alors il charges un char d'objets precieux et mena lui-même son ami dans un royaume etranger; il se charges d'informer le roi de ce pays et tous les maîtres de maison de l'endroit où se trouvait cet homme; il fit pour lui un paluis; il l'installa au milieu de champs, d'habitations, de richesses et d'objets precieux; quand il l'ent bien fourni de tout, il le quitta pour s'en retourner.

Le Buddha, ayant alors vu cet homme, en tira immédiatement des comparaisons : le criminel, c'est l'ame hu-

maine; son ami intime, ce sont les quatro éléments (composant le corps : son bon ami, ce sont les trois refuges et les cinq défenses. Cet apologne signifie ceci : quand un homme se propose d'entretenir les quatre éléments composant son corps, quand il mange et boit des aliments exquis et que les quatre choses ne lui font point défaut, l'impermaneuce lui est appariée et survient et il doit tousher dans les voies manyaises; alors il cherche a se cacher, mais dans l'instant, au contraire, on fui ferme la porte et ou ne le laisse pas avancer. Lorsque ensuite, l'homme repcontre un bon ami qui le mêne dans un pays etranger, qui l'installe au milieu de tout ce dont il a besoin et qui ne le laisse manquer de rien, cela symbolise la libéralité et l'observation des défenses qui, lorsque survient la mort du corps, menent l'homme en haut parmi les devas, en le tirant par la puissance de ces actes producteurs de honheur; alors les palais faits des sept substances précieuses. le fait d'être vetu des vétaments precieux des devas et les aliments aux cent saveurs des deves viennent spontanement à cet homme qui janit d'une félicile extrême et sans limites. Jinsi, quand thomme est dans ce monde, il ne doit pas être avide de jouissances, mais il doit retrancher sur ce qu'il possède pour faire des actes productours de bonheur. S'il satisfait son corps compose des quatre élements, de quelle utilite cela lui sera-bil ? Le sage agira danc en consequence.

Nº 222

(Teip., XIX, 7, p. 15 (-vr.)

Cent ans après le pariniryana du Buddha, il y ent un roi qui servuit le dieu du ciel; il lui fit un grand sacrifice dans lequel il roulut immeler des henfs, des montons, des porcs, des porcs de lait, des chieus et des poules, au nombre de centpour chaque espèce; tous cesanimaux furent remis aux cuisimers. Parmi les cuisimers qui tuaient les bœufs et les montons se trouvait un upasaka qui dit; « J'observe les défenses du Buddha et je ne saurais tuer des êtres vivants. » L'intendant des cuisines s'irrita fort et alla dire la chose au roi pour qu'on panticet homme.

Le roi demanda à celui ci : « Est-ce intentionnellement que vous avez contrevenu à mes ordres? S'il en est ainsi, je vous Ierai perir. . Le cuisinier repondit : a Je suis un disciple du Buddha; j'ai accepté et j'observe les cinq défenses; plutôt faire périr mon corps en ne contrevenant pas aux ordres du Buildha que de mer des êtres vivants. Si, me conformant aux ordres du roi, je commettais le crime de tuer, après ma mort j'entrerais dans les enfers; je n'en sortirais qu'après y avoir subi jusqu'au bout ma peine pendant plusieurs centaines de milliers de myriades d'années et je devrais toujours avoir des vies abrégées. Si j'observe sans défaillance les defenses et que j'encoure une condamnation capitale de votre part, ô roi, après me mort, je serai transporté en hant parmi les devas; parmi les devas en haut j'obtiendrai du bonheur et tous mes désirs seront satisfaits spontanément; si maintenant je dois mourir, l'echangerai le corps de ma vie présente pour obtenir de vivre en hant comme deva. Les rétributions en peines et en recompenses sont donc fort differentes (dans l'un on dans l'autre cas). C'est pourquel je mourrai, mais je mourrai sans avoir violé (les defenses). \*

Le roi lui déclara : « Je rous donne un délai de sopt jours au bout duquel vous devez périr en étant foule aux pieds par un éléphant. Si vous ne mourez pas alors, c'est que vous aurez dit vrai. « Chand le délai fut écoulé (1), le

<sup>11</sup> La tecon 七日之後士畫 paran faultee, bien que l'édition de l'Akyo n'emblique aucune tardance II est probable qu'en doit lire 七日之期畫後

corps de cet upasaka devint semblable à celui da Baddha et il eut toute l'apparence exterieure da Buddha; afin de faire l'épreuve, cinq cents éléphants vinrent pour le fou-ler aux pieds; mais l'upasaka éleva la main a la manière du Buddha et ses cinq doigts se transformérent en cinq montagnes de chacune desquelles sortit un Bon; en voyant ces lions, les éléphants eurent grand'peur et se conchérent tous à terre, ainsi que cela s'était déjà passé au temps où le Buddha était dans le monde (1). Le roi reconnut alors avec loi qu'il y avait un Buddha et il renonça à ses sacrifices; il accepta de cet homme les défenses du Buddha et les ministres, les officiers et le peuple tous aussi requent de lui les defenses. Il devint le mattre spirituel du royaume. Telle est la manière dont un sage peut sauver les hommes en observant les défenses.

### No 553

## (Trip., XIX, 7, p. 15 v.)

Autrefois, du temps où le Buddha était dans le mombe, il y avait une upasika qui, matin et soir se rendait auprès du Buddha pour lui faire des offrances avec une extreme dibigence et sans jamais se relacher. Le Buddha s'en aperçut et lui demanda quel souhait elle formait avec resolution. Elle dit alors un Buddha; « Si je dois avoir un bonhour en recompouse, je souhaite mettre au monde quatre fils dans ma vie presente. «

Le Buddha hi ayant demande ponrquoi elle desirant quatre fils; l'upascha repondit : - Quand ces quatre fils seront devenus grands, je ferai que l'un d'eux s'occupa-

it Sur est opisiale reliberede le sur la Bindille, sopre Ricon-leany, eMémbres, tend, Julion, I. H. p. 16;-

de gagner sa vie en faisant le commerce et amasse des richesses, que le accond soit verse dans l'agriculture et dans l'élevage des troupeaux et rassemble en quantité des animaux domestiques des six sortes et des grains, que le troisième recherche les positions officielles et devienne une protection pour notre famille, que le quatrième entre en religion en se faisant cramana, obtienne la sagesse, et, quand il 3 sera paévenu, revienne sauver son père, sa mère et tous les hommes. Voila exactement pourquoi je demande quatre lifs, » Le Buddha lui dit : « Je fèrai en sorte que vous obteniez ce que vous désirez. » L'upà-sikà rendit hommage au Buddha et se retira.

Par la suite, elle enfanta un seul fils qui était intelligent et prudent; sa mere l'aimait plus que tout au monde. Plus tard, quand ce file fut devenu grand, il demanda a sa mere : » Pourquet votre affection pour moi est-elle si extrême que rien ne saurait lui être compare? « Sa mere lni répondit : « l'avais d'abord sonhaite avoir quatre fils; mais je n'ai ou que vous soul; j'ai reporté sur vous toutes mes affections reunies, voila pourquoi il en est ainsi-Elle raconmason fils toute l'histoire de sessonhaits; en l'entendant parler, il fut profondément touché des intentions de sa mère; il se mit alors a gagner sa vie et, en moins d'un an, il obtint des richesses qui se chiffraient par centaines de mille de centaines de mille de pieces de monunie); ensuite il s'occupa d'agriculture; son bétail et son récoltes furent abondantes; ses hœufs, ses chevaux et ses grains definient toute enumeration, ensuite il entreprit d'étudier et, étant entre dans la carrière officielle, il demands une charge publique; il prit une épouse qui enfanta des fils sa famille devint aussitot une famille paissante.

Il fit alors cette déclaration à sa mère) : « Si vous avez demande quatre fils, c'était alin que chacun d'oux fut habite dans une profession ; maintenant j'as agi à leur place et trois de ces professions ont été assez bien exercées; il ne manque plus qu'une seule profession à exercer; si je puis entrer en religion. J'en serai fort heureux. « Sa mère qui l'aimait lui répondit ; « Mon souhait d'avoir quatre fils sera alors complètement realise. « Sa mère fit cette réflexion en elle-même ; « J'avais d'abord désiré quatre fils pour confier à chacan d'eux une profession, tout en redoutant qu'il ne l'exercet pas bien. Ce fils a agi d'une manière qui a dépasse mes premières esperances; s'il peut entrer en religion, certainement il sera capable d'atteindre la sagesse. « Elle l'autorisa dout à entrer en religion.

Le fils prit congé de sa mère et se rendit auprès du Buddha pour lui demander à devenir cramana. Il parvint aussitôt à se perfectionner et à progresser d'une manière complète et, avant qu'il lut longtemps, il obtint la voie d'Arhat; il revint alors sauver son père, se mère et tous les hommes; tous obtinrent le bonbour et la sagesse et il n'y eut personne qui ne lut joyeux.

Ainsi, quand on prononce un souhait au nom des setes producteurs de bonheur qu'en a accomplis, la réalisation (de ce souhait) dépend uniquement du cœur et de la bonte; quel que soit alors le but vers lequel on se porte, il n'en est aucun qu'on n'atteigne.

### Nº 224.

## (Trip., XIX, 7, p. 15 v-16 r.)

Autrefois il y avait une vieille mère; elle n'avait qu'un senl fils qui tomba malade et mournt. Elle le transporta au cimetière et deposa là le cadavre; elle était pénétrée d'une tristesse qu'elle ne pouvait surmonter; (elle se disait:) « Je n'avais qu'un seul lits pour veiller sur ma vieillesse et il est mort en m'abandonnant; à quoi me sert de vivce? puisque je ne puis le faire revenir, il faut que j'unisse ma destinée à la sienne dans ce lieu. « Elle cessa de boire et de manger; quand cela eut dure pendant quatre ou cinq jours, le Buddha le sut, et, à la tête de cinq cents bhiksus, il ulla dans le cimetière.

La vicille mère vit de loin venir le limblia avec son imposante majesté lumineuse et grande; elle s'éveilla de son engourdissement et sa sinpeur se dissipa; elle s'avança devant le Buddha et se tint en sa présence en l'adorant. Le Buddha dit à la vieille mère ; « Ponrquoi étes-rous dans le cimetière ; « Elle expliqua au Buddha (ce qui s'etait passe, disant) ; « Je n'avais qu'un seul fils; il a termine ses jours en m'abandonnaut; telle est la force de mes sentiments d'affection que je désire mourir avec lui en ce fieu. «

Le Buddha dit à la vieille mère : « Désireriez-vous faire que votre fils revienne à la vie? « La mère dit : « Ce serait excellent » : efle dit : « Je voudrais l'obtenir. » Le Buddha lui dit : « Cherchez des parfums et du feu ; je prononcerai une invocation pour le faire revivre. » Il avertit la vieille mere que, lorsqu'elle demanderait du feu, elle devrait obtenir le feu d'une famille ou il n'y aurait pas eu de mort.

Alors la vieille mère se mit en marche pour trouver du fen. Quand elle voyait un homme, elle lui demandait :

« Dans votre famille y a-t-il en à quelque moment des morts ? « On lui répondait : « Depuis nos premiers ancêtres jusqu'à anjourd'hui, (les gens du notre famille) sont tous morts. « Dans tous les endroits qu'elle traverse en posant sa question, la réponse fut la même ; elle passa par plusieurs dizaines de familles sans pouvoir prendre du feu et revint alors à l'endroit où se tenait le Buddha. Elle dit à l'Honore du monde : « Fai été partout pour deman-

der du feu, mais il n'y avait point (de famille) où il n'y cût pas en de morts. C'est pourquoi je reviens les mains vides.

Le Buddha dit à la vieille mère : « Depuis l'origine de l'univers, il u'est pau de vivant qui ne soit mort. Puisque les hommes meurent, ceux qui leur succedent dans la vie, quel plaisir peuvent-il y trouver? O mère, pourquoi dans votre aveuglement demandez-vous uniquement « suivre votre fils dans la mort (1)? « L'intelligence de la mère s'ouvrit alors et elle connut la raison de l'impermanence. Le Buddha en profita pour lui expliquer la doctrine des livres saints, et elle obtiut la sagesse de Srotapanna. Dans le cimetière, plusieurs milliers de personnes qui furent temoins de cela concurent la pensée de la sagesse droite et vraie qui n'a pas de superieure.

### Nº 225.

# (Trip., XIX, 7, p. 16 r.)

Autrefois un homme avait denx femmes: l'épouse principale n'avait pas d'enfants: l'épouse secondaire mit un monde un fils qui était beau et aimable et le mari de cette lemme en fut extrémement joyeux: l'épouse principale en conçut de la jalousie; cependant elle feignit extérieurement de cherir l'enfant plus encore que s'il ent eté son propre fils; quand l'enfant eut environ un au alors que tout le monde dans la famille croyait que l'épouse principale le chérissait fort et que nul me la soupeonnaît.

<sup>1)</sup> La anire des idées demanderait plutot une phrase comme celle-re - O mère, pourquoi desirer-cons faire revivre roite ille ! - La vie en affet n'est pas une chose désirable, puisqu'elle aboutil nécessairement à la mort.

elle enfonça dans une suture du crane de l'enfant une aiguille de manière que celle-ci disparût entièrement sous la peau et dans la chair ; l'enfant devint malade ; il pleurait et ne tétait plus; dans la famille, grands ou petits, tous n'en savaient point le cause ; au hout de sept jours, il monrut.

L'épouse principale se mit encore à pleurer et à se lamenter; l'épouse secondaire, consumée de regrets, pleurait et se lamentait jour et unit sans s'arrêter; elle ne mangeait ni ne buvait et mettait en danger sa propre vie; ensuite elle vint à apprendre que son fils avait été blesse par l'épouse principale; elle souhaits donc se venger; elle se rendit à un temple on il y avait un stûpa et demanda aux bhiksus; « O hommes de grande vertu (bhadantas), si je désire solliciter ce que souhaite mon cœur, quelle action meritoire dois-je accomplir! » Les bhiksus lui répondirent; « Si vous voulez solliciter ce que vous souhaitez, il vous faut accepter et observer les huit jours d'abstinence; ce que vous solliciterez vous sera alors accordé suivant vos désirs. » Elle accepta donc de ces bhiksus la règle des huit jours d'abstinence, puis s'en alla. Sept jours plus tard, elle mourut.

Son corps transforme vint naltre comme fille de l'épouse principale; cette tille était belle et l'épouse principale la cherissait; mais, quand elle fut âgée d'un an, elle mourat. L'épouse principale restait assise immobile et ne mangeait plus; ses sanglots de désespoir et son émotion poignante (la montraient plus (affligée) encore que ne l'avait eté l'épouse secondaire. La même chose recommença sept lois: ses filles moururent, l'une à trois aus, d'autres à quatre aus et à cinq aus, d'autres à six aus et à sept aus.

Puis (l'épouse secondaire) devint (une fille) plus helle encore que ne l'avaient éte les précédentes; elle avait enfin atteint l'âge de quatorze ans et était fiancée lorsque, au moment de se marier, elle mourut subitément dans la nuit même. L'épouse principale pleurs, se lamenta et se désola; elle ne pouvait plus parter : elle ne buvait ni ne mangeait plus; jour et ouit elle pleurait et se lamentait; elle marchait en versant des larmes; quand on eut place le cadavre dans le cercueil, elle ne voulut plus qu'on le fermat et chaque jour elle contemplait le corps dont le visage luminoux était plus besu que lorsque la leune tille était vivante.

Au hout de vingt jours, ily cut un Arhat qui vint la voir et qui voulut la sauver et la délivrer; il vint donc chez elle pour lui demander l'aumône; (l'opouse principale) ordonna à une servante de prendre un hoi de nourriture et de le lui donner, mais il ne voulut pas la prendre et dit à la servante qu'il désiruit voir sa maîtresse. La servante revint donc dire à sa maîtresse que le roligieux desiruit la voir; celle-ci répondit; « Je suis accablee de tristesse et près de mourir; comment pourrais-je sortir pour voir ce gramana? Prenez pour moi ces objets; je vous prie de les lui donner et de l'inviter à s'en aller. » La servante prit les objets qu'elle donne au cramana, mais il refusa absolument de s'en alter, lui disant qu'il désirait voir sa maîtresse. La servante revint ainsi a plusieurs reprises sans que le gramana partit.

L'épouse était en proie à une tristesse sans remede, mais le cramana demeurait là dans une utitude correcte sans s'enalier : la femme, troublée dans sa pensée et ne pouvant plus supporter que ce (religioux restat la), donna l'ordre qu'on l'appelat en sa présence ; le gramana vint donc la voir ; elle avait un visage pâle et décharné ; elle se cachait la figure ; elle n'énaît plus peignée ; le gramana lui dit ; « l'ourquei étes-vous dans cet élat? « La femme répondit ; « l'ai successivement enfanté sept filles qui étaient intelligentes et aimables et je les ai perdues ; cette fille-ci est celle qui est devenue la plus grande ; elle était sur le point de se marier lorsqu'elle est morte à son tour. Maintenant je

suis alligée. « Le cramana lui dit : « Peignez vous les cheveux et essuyez votre visage; J'ai à vous parler. « Comme la femme s'obstinail à se lamenter sans vouloir s'arrêter, le cramana lui dit : «L'épouse secondaire de chez vous, maintenant où se trouve-t-elle et a quelle sorte de mort at-elle antrefois succombé? « En entendant ces paroles, la femme se demanda comment ce cramana pouvait le savoir et il selit quelque changement dans sa pensée. Le cramana lui dit : « Peignez-vous et alors je vous expliquerai cela. « Quand la femme eut rassemblé ses cheveux, le cramana lui dit : « Comment est mort le fils de l'épouse secondaire ) « A ces mots, la femme garda le silence et ne répondit pas ; elle éprouvait de la honte dans son cœur et n'osait plus parler.

Le cramana lui dit; « Vous avez tué le fils de cette femme et vous avez fait que sa mère est morte de chagrin et de douleur; c'est pourquoi elle est revenue à sept reprises en devenant votre enfant; elle est votre ennemie et elle vondrait vous tuer par le tourment du chagrin; essayez d'aller regarder votre fille morte dans son cercueil et vous saurez si elle est encore belle. « La femme alla regarder, mais il n'y avait plus qu'une pourriture dont l'odeur était si infecte qu'elle ne put avancer. (Le cramana) lui demanda : « Ponequoi la regrettez-vous? » La femme alors, toute confuse, fit aussitôt cacher et enterrer le corps); elle implora la pitié du cramana en exprimant le désir d'accepter les défenses. Le cramana lui dit : « Demain, venez au temple. »

La fille, après sa mort, était devenue un serpent veniment, elle sut que la femme devait aller recevoir les défenses et elle l'attendit sur la route pour la mordre et la faire perir. Quand la femme se mit en marche, le serpent lui barra le passage et ne put aller plus uvant. Il allait faire bientôt muit et la femme, très effrayée, se disait : « Je desire me rendre auprès du gramana pour accepter les défenses; pourquoi ce serpent se tient-il devant moi en m'empôchant de marcher. Le gramana sut cela et alla aussitot à l'endroit ou se trouvait la femme : en le voyant, celle-ci fut fort joyensu; elle s'avança et lui rendit hommage. Le cramana dit au serpent : « Dans vos existences antérieures vous avez dejà été de géneration en génération une épouse secondaire par rapport à cette femme-ci et toutes deux vous avez commis des cruautés l'une envers l'autre sons que cela prit jamais lin. Cela a fait que, dans la generation actuelle. l'épouse principale a une fois tue votre fils, tandis que vous lui avez dejà cause de la douleur à sept reprises. Les fantes que vous aviez commises jusqu'ici, vous pouviez en être sauvée; mais maintenant, quand cette femme marchait pour aller recevoir les défenses, vous lui avez intercepté le chemin; vous devrez donc de génération en generation tember dans les ni-li (nirayas, enfers) sans que jamais il y nit de terme a cela. Pourquoi maintenant apparaissez-vonavec ce corps de serpent? « En entendant les paroles du cramana, la femme au corps de serpent connut ellemême ses existences antérieures; elle se tordit de chagein et d'irritation; elle prit sa tôte cutre ses mains, la posa a torre et cessa de respirer, réfléchissant aux paroles du cramana.

Le cramana prononca un vom magique en disont :

a Tontes deux, dans vos naissances antérieures vous vons
êtes déjà tourmentées l'une l'autre. Qu'à partir de maintenant, pour chacune de vous, ces crimes prement fin, «
A la auite de cela, de génération en génération, aucune
d'elles ne conçat plus de mauvaises pensées envers
l'antre. Après que tontes deux se furent repenties, la vie
de celle qui était devenue un serpent prit fin et elle naquit
dans la condition humaine; elle entendit alors les paroles
du cramana; son cœur s'ouvrit, sa pensée se denoua, elle
se réjouit et elle obtint la sagesse de srotapanna; puis

elle alla à la suite du cramana pour accepter les défenses et devint une upasika. (Telles étant les animosités réciproques que causent des actes criminels, on ne saurait se dispenser de veiller sur sa conduite.

#### Nº 226.

## (Trip., XIX, 7, p. 10 C.)

Autrefois, dans le royaume de Chô-wei Gravasti, pendant une matinée il plut du sang sur une étendue de quarante li en long et en large; le roi et ses ministres en furent fort effrayés et surpris; ils convoquèrent tous les mogiciens ainsi que ceux qui connaissaient les sorts et qui observaient les présages pour qu'ils recherchassent les raisons de ce fait alin de déterminer s'il était heureux ou nélaste. Un de ceux qui consultaient les sorts répondit : « Une ancienne prédiction dit que la calamité de la pluie de sang correspond à la naissance d'un être malfaisant qui est un homme-boa. Il faut faire des recherches dans tout le royaume pour découvrir et discerner le fléau (qu'aunonce cette) calamité: « Le roi avant demande comment on le discorneralt, le maltre connaisseur des sorts répondit : « Comme c'est un fléau à forme humaine, il est difficile de le distinguer et de le reconnaître. Essayez d'ordonner que tous les enfants nouveau-nes du royaume vous soient amenes, puis faites-les cracher dans une jorre vide, " Dans le nombre, il se trouva un enfant qui, en crachant dans la cruche, fit aussitôt se produire une flamme de feu; on reconnut ainsi que cet enfant était Chamme-bon.

Après avoir délibéré, on décida qu'un tel être ne pouvait être place parmi les hommes ; ou le déporta donc et on l'établit dans un lieu desert, caché et inhabité; quand il y avait dans le royaume des condamnés à mort, on les lui envoyait et on les lui donnait; le bea les tuait en crachant du venin; ceux qu'il tua aiusi en diverses occasions par son venin furent au nombre de soixante-donze mille pursonnes.

Or, if y out un lion qui vint et emit le son de son effrovable rugissement; à quarante li à la ronde, hommes ctanimaux se cachèrent terrific : les ravages qu'il répandait, personne ne pouvait les reprimer. Dans ces conjonctures, le roi adressa un appel aux gens du royaume en promettant de donner mille livres d'or et de conferer un district en apanage à celui qui pourrait repousser le lion ; mais personne ne répondit à cet appel. Les ministres reunis declarerent au roi qu'il n'y avait que l'homme-boa qui fât capable de repousser le lion). (Le roi) chargea donc des officiers d'aller chercher l'homme-hon. (Celui-ci vint; il vit de loin le lion, marcha droit à sa rencontre et, se tenant devant hu, il souffla son haleme empoisonnee sur le lion qui mourut aussitôt; sous l'action de la pourriture (1), le corps de ce decnier se decomposa peu à pen et le royaume obtint le calme et la tranquillite.

Plus tard, l'homme-boa, devenu vieux, tomba malade et sa vie fut près de finir. Le Buddha le prit en compassion à cause de ses crimes, sachant qu'une fois qu'il serait tombé dans les voies manvaises, il n'y nurait plus de terme pour qu'il en sortit; il dit donc à Chô-li-fou Cariputra de se rendre appres de lui pour lui adresser des exhortations et faire qu'il échappat à des malheurs terribles. Cariputra alla donc dans sa demeure; il entra par un moyen surnaturel et se trouva sondain devant lui; l'homme-boa sentit la colère s'élever en lui et songea;

il Le mat 11, comme l'indique le dictionnaire de K'eng-hi, parait ne se trouver que dans le texte : on de sait même pas comment il dest plue promuné.

. Avant même que je sois mort, les hommes me texitent avec mepris; sans aucun avertissement ils viennent tont droit se placer devant les gens. « Alors il emit son haleine empoisonnée pensant qu'il pourrait le tuer, mais Carinutra la repoussa par son affectueuse prodence; son visage lumineux redonbla de beanté et pas un de ses poils ne bouges; par trois fois l'homme-boa) émit son haleine empoisonnée sans parvenir à lui faire du mal; il reconnut alors que c'était là un Vénérable ; son intelligence se dénous et il concut des sentiments excellents; pais, d'un cour affectueux, il considera par sept fois Cariputra du haut Jusqu'en bas, Cariputro s'en retourna alors dans la résidence parfaite vihara) et l'homme-boa, qui exhalait son soulfle, mournt; le jour on il devait transmigrer, le ciel et la terre tremblécent fortement. Or l'extreme bonte peut foire trembler le ciel et la terre, mais l'extrême perversite pent aussi les faire trembler.

En ce temps, le coi de Moskie (Magadha) se rendit miprès du Buddha, et, se prosternant la tête contre terre. il demanda à l'Honore du monde : « Dans quelle voie doit transmigrer après sa mort l'homme-boa? » Le Buddha hui repondit : « Il est ne maintenant en haut comme deva de la première catégorie. « En entendant cette parole du Builalha, le roi fut surpris et demanda encore : « Comment un homme qui est un grand criminel peut-il obtenir de vivro comme deva? « Le Buddha lui répliqua : « En voyant Căriputra, il l'a contemplé d'un cour affectueux par sopt fois de lamt en bas; a cause de cette action meritoire il est ne comme dava de la première catégorie, Quand cette recompense bienheureu-e sera terminee, il naifra en hant comme deva de la deuxième categorie; apresque cela sura en lieu sept fois, il obtiendra de devenir Pratveka Buddha et d'atteindre au parinirvana. . Le roi demands au Buddhs: « Ne payera-t-Il done plus rien pour ses crimes envers soixante-douze mille hommes? » Le

Buddha dit : a A la lin, quand il sera Pratyeka Buddha. son corps sera semblable à l'or qui est rouge quand on le frotte; il sera alors assis sous un arbre au bard de la route et sera entre dans la contemplation immobile; or, il y aura une grande armée de plus de soixante-dix mille soldats qui, voyant au passage ce Pratycka Buddha, pensera que c'est un homme en or; ces soldats le prendront alors pour le briser et se le partager entre eux; mais, des qu'il sera tombé dans leurs mains, ils s'apercevront qu'il est en chair; tous rapporterent les morceaux qu'ils mettrent en tas, puis ils s'en iront; c'est ainsi que co Pratyeka Buddha atteindra au parinirvâna. Tels avant ete ses crimes dans la generation actuelle, il devra en ce temps payer cette rançon légère et ce sera fini. « Le Boddha dit au roi : « Celui qui rencontre un excellent ami pent obtenir de voir s'eyanour ses crimes, memo quand ils sont amonceles comme une montagne, et il peut aussi atteindre à la sagesse. » Quand le Binlatha ent ainsi parle, le roi et ceux qui composaient la grande assemblée furent tous tres joyeux; ils adorèrent le Ruddha et se retirèrent.

### Nº 227.

# (Trip., XIX, 7, p. 10 v-17 m.)

Autrefois, il y avait un gramano qui, assis sous un arbre recitait les livres saints. Un oiseau vint sur l'arbre et écouta les livres saints; comme il les écoutait de tout son cour sans regarder à gauche ni a droite, il fut atteint par la fleche d'un chasseur et mourut. Au moment ou cet oiseau allait mourir, son cour ne fut pas troublé; la partie spirituelle de son être naquit alors en haut comme deva ce dova reflechet au principe d'on fut venait cette nais-

sance et connut son existence passee d'une génération; après être né comme deva, il descendit donc pour repandre des fleurs sur le cramana qui était sous l'arbre; le deva dit an religieux ; a Grace an bonheur que m'a valu le bienfait que vous m'avez rendu en récitant les livres saints, j'ai obtenu d'être déharrassé de co corps d'oiseau et de devenir un deva. « En entendant ces paroles de l'oiseau, le religieux atteignit aussitot les traces de la sagesse et, au bout d'un instant, il devint soudain invisible. Quant au deva, il retourna dans son premier séjour. Tous ceux qui étudient la sagesse et qui, au moment où ils vont mourir, conservent un cœur non trouble, ne tombent point, quand ils renaissent, dans les houx pleins de souffrances des voies mauvaises ; ils connaissent alors les existences anterieures d'où ils vienneut et c'est ainsi que la condition dont ils sortent montre regulièrement quelles seront leurs naissances ultérieures.

Nº 228.

(Trip., XIX, 7, p. 17 r.)

Antrefois, quand le Buddha était dans ce monde, se trouvait, à sept li de distance du Jetavana, un vieillard qui ctait un grand buveur de viu. Le disciple Ananda alla lui faire des remontrances en lui disant que le Buddha était en cet endroit et qu'il devait affer le voir. Le vieillant répondit : « J'ai entendu dire que le Buddha était ici et j'ai le désir d'affer le voir ; mais le Buddha excelle a imposer aux hommes les cinq défenses et on ne peut plus alors hoire de viu ; or, si je ne pouvais plus boire de viu, je serais comme un petit enfant qui est privé de lait et je devens aussitôt mourir ; je ne suis pas capable (de m'ahs-

tenir de vin) et c'est pourquoi je n'irai pas amprès du Buddha).

Il se remit à boice du vin; après avoir bu, il s'enivra et, comme il revenait le soir chez lui, en chemin il se touls le pied en marchant sur un pieu et il tomba à terre; il s'effondra comme une grande mentagne et toutes les parties de son corps furent meurtries. Il se dit alors : « Cette souffrance, y a-t-il lieu de s'en etouner? Ànanda m'avait toujours dit que je devais aller à l'endroit où se tient le Buddha. Je n'ai pas voulu suivre son avis et maintenant mon corps endure des souffrances indicibles.

Il dit alors à tous ceux, grands ou petits, qui étaient dans sa maison ; « Je veux aller aupres du Buddha. « Les gens de sa famille, en entendant cela, furent tous stupéfaits; (Ils dirent) - Autrefois yous rafusiez d'aller auprès du Buddha; pour quelle raison, desirez-vous maintemnt vous y rendre? « Quand ils cureut fini de parler, (le vieillard) alla et se tint debout en déhors de la porte du Jetavanu. En ce moment, Ananda vit que la vieiflard venait; il se rejouit et dit au Buddha ! » Le vieillard qui demenrait à sept li du Jetavana est arrivé devant la porte, « Le Buddha dit : « Ce vicillard a'a pas pu venir tout soul; cinq cents éléphants blancs l'ont forcé à venir. « Ananda dit au Buddha ; « Il n'y a pas cinq cents éléphants et le vicillard est venu seul, a Le Buddha repondit à Ananda : . Les cinq cents éléphants sont dans le corpa du viuillard. a

Alors Ananda appela le vicillard; celui-ci s'avança, adora le Buddha et lui dit; » Depuis longtemps j'avais entendu dire que le Buddha était ici; mais j'ai été conduit par ma stupidite à ne pas m'acquitter plus tot de cette visite. Je desire que le Buddha me pardonne mes fautes. « Le Buddha demanda su vicillard; « Quand cinq cents charretées de bois sec sont mises par terre, ai on veut les brûber entierement, combien de charretées de feu faudra-t-il

pour pouvoir les brûler entierement? « Le vieillard dit au Buddhu: « Il n'est pas nécessaire de beaucoup de feu; en se servant d'une flamme de la grasseur d'un pois pour brûler (cet amas de bois), il sera consommé entièrement dans le temps qu'il fant pour étendre le doigt. » Le Buddha dit encore au vicillard . « Depuis combien de temps avez-vous mis ce vêtement? » Le vieillard dit : « Voici un an que je le porte, « Le Buddha lui demanda derechef : « Si vous voulez laver ce vétement pour en enlever les souillures, en combien d'années pourrez-vous avoir terminé (ce lavage)? a La vieillard dit : a Avec un boisseau d'une décoction de cendre pure, en un instant (le vêtement) redeviendra propre. . Le Buddha dit au vieillard : . Les crimes que vous avez accumulés sont comme les cinq cents charretées de bois sec, ou encore comme la saleté du vetement porte depuis un an. O vicillard, il vous faut recevoir du Buddhales einq défenses et les observer. » Alors le Buddha lai expliqua plusieurs centaines des paroles des livres saints. Soudain son intelligence s'ouvrit et il obtint de devenir a-wei-gac-lehe (avivartin).

Nº 220.

(Trip. XIX, 7, p. 17 ro-vo.)

Autrelois, cent ans apres le nirvana du Buddha, il y eut un roi nommé A-yn (Açoka); il était fort fastueux et construisit des édifices sur un espace de dix li en long et en large; pour (les décorer) tous, il appela auprès de lui les peintres de tous les petits royaumes; ces peintres étant arrives se mirent à peindre chacun à son idée et représentérent toutes sortes de formes.

Au nord du Ki-pin (Cachemire), il y avait un petit royaume fort éloigné; il envoya un peintre qui arriva après tous les autres; ce peintre) vit que, sur les murs, s l'intérieur et à l'extérieur des chambres, on avait mis des peintures partout; il ne trouva qu'un espace de cinq pieds sur le panneau d'une porte qui ne fût pas peint; en outre, examinant tous les sujets qui avaient éte ligures, il ne savait plus quel sujet prendre; il pensa en tur-même; a Quand je suis venu ici, j'ai passe par une petite ville; à côté de cette ville était un etang; dans l'étang étaient des fotus; j'ai va qu'il y avait la une femme belle et admirable et qui avait un extérieur digne d'une mère du monde (1). a Quand il eut ainsi songe, il représenta en peinture la ville, l'étang, les lotus et la femme.

Le roi, etant venu au palais, apercut avant d'entrer cette peinture et demanda qui l'avait faite. On lui indiqua le peintre qui était venu le dernier. Le roi lui demanda : « Avez-vous fait cela d'après ce que vous avez vu, ou l'avez-vous fait d'imagination? » « Je l'ai fait, dit-il, d'après ce que j'ai vu; ce n'est pas une œuvre d'imagination. » Le roi lui demanda ; « Avez-vous reproduit exactement la forme extérieure de cette femme) ou l'avez-vous embellie? » « Je ne l'ai point embellie, répondit l'autre; j'ai reproduit sa forme extérieure. »

Alors (le roi) reconnut à son air que cette femme était digne d'être la mère du monde; il envoya aussitôt des emissaires la rechercher pour qu'il pût se hancer à elle et la nommer roine. Les émissaires, d'après l'ordre qu'ils avaient reçu, se rendirent dans le royaume; ils virent le père et la mère de la femme et leur dirent : « Le roi demande votre sage fille pour la nommer reine. « Le père de la femme dit : » Elle est déjà mariée; comment faire? » Il leur conseilla alors de se rendre chez le mari de la femme et de lui dire que le roi lez avait envoyés chercher cette fille. Comme le chemin était long, (les émissaires) n'arri-

Il C'est-à-dire : une reine.

yèrent qu'au hout de trois ans; ils dirent au mari):
« Quoique vous l'ayez déjà épousée, le roi est la Majeste
souveraine; vous ne devez pas tenir à votre femme et il
faut que vous la donniez immediatement au roi. « Cet
homme était un upasaka; il pensa à part lui que les
hommes s'exposent au danger pour les richesses et pour
les femmes, que d'ailleurs, s'il ne donnait pas sa femme, on
pourrait bien l'en punir, et aussitôt il remit sa femme aux
émissaires. Ceux-ci partirent, et, à leur retour, rendirent
compte au roi de leur mission. Le roi vit cette femme;
elle lui plut fort et il la nomma aussitôt reine.

(Un jour que la reine) avait reçu une belle sleur, elle fouslit en larmes. Le roi lui syant demandé pourquoi elle pleurait, elle dit : « () roi, si vous me pardonnez ma faute, je vous le dirai. « Le roi dit : « Parlez », « Cette sleur, répondit la reine, a exactement le même parsum que mon premier epoux, et c'est pourquoi je pleure. » Le roi, irrité, dit : « Vous êtes la mère du monde : comment pouvez-vous ancore penser à ce misérable; vous n'étes qu'une vieille semme qu'il saut punir! Sur mon ordre, des émissaires seront chargés d'aller rechercher votre ancien mari

pour savoir s'il a, ou non, une odeur parfumée; s'il n'a pas cette odeur, vous serez certainement punie. »

Les émissaires allévent s'informer anprès de la famille (du mari). On leur répondit : « Quand ce sage ent perdu sa lemme, il annonca aussitôt a son père et à sa mère qu'il alfait se faire cramana : il a obtenu la condition d'Arbat » Les émissaires allérent dans le royaume du ttuddha et dirent (à cet homme) : « Le roi desire vous voir et subvenir à vos besoins, à religieux. » Le religieux leur répondit : « Je n'ai ancune habileté ; à quoi lui servira de me voir ? » Les émissaires lui dirent : « Le roi desire subvenir à vos besoins, à religieux, » Le religieux saivit done les emissaires qui partirent et vincent faire leur rapport au roi.

Le roi fit venir en sa presence ce religieux; le corps du religieux était plus parfume que le lotus. Le roi dit : « Cet homme a enduit son corps de parfum; il suffit de faire un bain chaud et de l'y laver. » Mais le parfum n'en fut que plus pénétrant. Pais en (frotta) son corps avec des étoffes de soie, mais le parfum de son corps redoubla d'intensité. Le roi alors crut (a la realité de ce prodige) ; il demanda au religieux pour quelle raison il avait obtenu d'exhaler un tel parfum et désira en être informe, Le religieux dit au roi : « Dans une existence antérieure, j'étais un brahmane; étant en marche, je vis de loin un homme qui prononcait les textes sacrés; je joignis les mains et je me rejouis; de tout mon cœur je tousi le Bodhisattva; en même temps, je brûlai un peu de parfum en guise d'offrande. Voilà pourquoi j'ai obtenu ce bonheur, el comment je suis arrive à la sagesse parfaite. »

### Nº 230.

### (Trip., XIX, 7, p. 17 V.)

Autrefois il y avait un père et son fils qui demeuraient ensemble: ils entrèrent dans la montagne pour abattre des arbres de la forêt; dans l'eau d'une fontaine il y avait de l'or; le fils (l'ayant apercu) a'en retourna pour reclamer à son père sa part (d'héritage) en lui disant : « Je vous abandonne tous les autres objets dont je n'ai point besoin et je ne vous demande que de me donner un char avec un bœul, vingt boisseaux de riz, un roscau (1) et une hache. » Le père n'y consentit pas, mais comme son fils ne cessait de lui faire souvent des reproches, il finit par lui donner (ce

Ce reseau était apparentment un tube distiné à content l'eur potable.

qu'il désirait) en lui disant: « Ne revenez plus ici(l) ». Le fils donc entra dans la montagne et se mit en devoir d'extraire l'or qui était dans l'éau; il y travaillait chaque jour sans jamais y parvenir; le pere alors l'emmena avec lui et alla voir ce qui en était; il vit cet or ainsi fait, et, en levant la tête, il aperçut à côté du sommet de la montagne une masse d'or grosse comme une colline; c'était le reflet de cet or qui apparaissait dans l'eau; aussitôt il gravit la montagne, et, avec une longue perche de hois, il fit tomber l'or a terre. Le père dit à son fils : « Voilà quelle doit être la méthode pour rechercher (l'or); si vous vous bornez a creuser dans l'eau, quand parviendrez-vous à le trouver? »

Le fils qui ne savait pas rechercher l'or, c'est l'homme qui n'observe pas les cinq défenses et qui ne fait que pour-suivre les formes et éconter les sons; comment pourrat-il obtenir de nouveau la forme humaine dans une vie ultérieure)? Le père, c'est celui qui, comme l'homme recherchant l'or avec perspicacité, considère la durée dans son commencement et dans sa fin, observe les cinq défenses et pratique en outre les dix actes excellents; il naîtra comme deva; la forme humaine de géneration en génération ne lui manquera pas, et, plus tard, il obtiendra de réaliser en lui la voie et le fruit du Buddha.

Nº 231.

(Telp., XIX, 7, p. 17 v.)

Autrefois Cakra, maître des devas, était fort lie d'amitié avec le deva Brahma du septième ciel. Un jour ce deva Brahma descendit chez les devas Trayastrimeas pour se diver-

<sup>[1</sup> Le début pe s'accorde guere avec ce qui suit.

tir avec eux; Cakra se montrant triste et mécontent, le deva Brahma lui en demanda la cause; il répondit ! « Avezvous remarqué que les habitants de mon ciel viennent par transmigration de plus en plus rarement? Les hommes dans la region inferieure ne pratiquent plus le bien; aussi entrent-ils tous dans les voies mauvaises et ne naissentils plus dans les régions supérieures. Quand des devas vont naître en bus parmi les hommes, leurs transmigrations ne les ramonent plus ici. Voila pourquoi je suis triste. « Le deva Brahma dit à Cakra ; « Mourez et transformez-vous en un lion qui inspire au plus haut point la terreur; moi, je me transformerai en un brahmane et nous descendrous ensemble dans le Jambudvipa pour donner nos instructions aux gens de ce bas monde et les engager à faire le bien. Quand ils feront le bien, après leur mort ils naftront tous comme devus. -

Alors done ils descendirent, chacun sons la forme qu'il avait prise, et se rendirent dans un certain royanme; le lion, se tenant au milien de la porte de la ville, déclara : . Je désire qu'on me donne des hommes à dévorer. « Ce que voyant, les gens de ce royaume curent tous grand' peur, et, frappant de leurs fronts le sol, ils implorerent sa pitie, mais il ne voulut jamais s'en aller. Le deva qui avait pris la forme d'un brahmane dit aux gens de ce royaume : . Ce lion est méchant; donnez-lui trente hommes choisis parmi les criminels qui sont condamnés A mort et il s'en ira de lui-même. » Le roi fit alors sortir de prison trente condamnés à mort et les donna au lion; quand le lion eut ces hommes en sa possession, il les chassa devant lui jusqu'à ce qu'il fût arrivé au plus profond des montagnes; à l'instant où il allait les dévorer, le deva transformé (en brahmane) dit à ces hommes : » Si yous êtes capable d'observer les cinq défenses, de sunger aux dix actes excellents et de vous conformer au devoie dans vos actes, vos paroles et vos pensées, ce lien ne vous dévorers pas. « Ces hommes répondirent : « Puisque nous devions mourir, est-il besoin de le dire : Nous serons capables d'observer (les défenses : » Alors ils acceptèrent du deva transformé les défenses, et le lion ne les dévora pas. Le fion leur dit : « Je vous laisse tranquilles et vous permets de partir; mais je connaîtrai vos sentiments, et, s'il en est parmi vous qui n'observent pas les cinq défenses du Buddha, je viendrai certainement les dévorer. »

Ces trente hommes s'en retournèrent donc dans leur pays; en les voyant, les gens du royaume furent tous stupéfaits et leur demandérent comment ils avaient reussi à revenir; ils répondirent : « Un homme nous a enseigné à recevoir les cinq défenses du Buddha et alors le lion a renoncé à nous dévorer; c'est ainsi que nous avons pu revenir. « Le lion alla de nouveau à la porte de la ville et les gens du royaume eurent grand'peur; ils acceptérent tons des trente hommes les cinq défenses; le lion alors s'en alla et ne revint plus dans ce royaume.

Il parcourut de la sorte les quatre-vingt mille royaumes et les obligea tous à faire le bien; après leur mort, les gens naquirent comme devas et le domaine supérieur où sont les devas fut plein de joie, florissant et très peuple. — C'est de la même manière que, par le moyen d'un artifice, le Bodhisattya sauve les hommes en venant lui-même sous la forme du Buddha. — Le Buddha dit à Ananda : « Le deva Cakra qui se changea en lion, c'est moi-même; le deva Brahma qui se changea en brahmane, c'est maintenant Kâçyapa. En ce temps il m'aida à sauver les hommes de ce bas monde et fit que j'obtins de devenir Buddha; c'est pourquoi je suis assis avec lui pour le récompenser du bienfait qu'il me lit alors. «

#### Nº 232

## (Teip., XIX, 7, p. 18:19)

Autrefois, au temps du Buddha Kacyapa, il y avait un roi nomme Keon-sun-ni (t); il avait eleve un vihara en l'hon-neur du Buddha et y célébrait un service religieux complet. La septième fille du roi avait d'abord servi les brahmanes, mais ensuite, elle eut foi en Buddha et le servit; les brahmanes la détestèrent et la surnommèrent « esclave de moine ». Le roi eut dix songes; surpris, il demanda des explications à ce sujet; les brahmanes, en refléchissant aux songes, désirérent causer la perte de cette fille; ils dirent donc au roi : « Si vous prenez la fille que vous aimez le mieux et si vous la brûlez en sacrifice au ciel, l'augure sora favorable. »

Le roi était fort affligé; sa fille lui demanda pourquoi il était triste et le roi lui expliqua ce qui en était. Sa fille lui dit : « Si le fait de me heuler porte bonheur, mon devoir est tout trace. » Elle demanda dans combien de jours on devait faire le sacrifice; les brahmanes dirent que ce serait sept jours plus tard. Cette fille dit au roi : « Quoique le doive mourir, je désire que vous me permettiez d'aller auprès du Buddha et que vous ordonniez à tous les habitants de la partie méridionale de la ville de m'accompagner dans cette sortie, « Le roi donna donc a ces hommes l'ordre de l'accompagner et la fille vint avec eux vers le Buddha; celoi-ci expliqua la Loi et tous purent comprendre la Loi; chaque jour (les habitants) d'un des côtes (de la ville) accompagnaient la princesse) et ainsi les (habitants

<sup>1.</sup> Ce hom parait être une déformation de Postinoul. Pronenajit. Ce récit est en effet une réplique poir et fort écourtée de la tradition relative aux revos du rel Prosenajit.

des) quatre côtes de la ville virent tons les vérités; puis (la princesse) demanda à être accompagnée par les habitants du centre de la ville et pour ceux-ci il en fut de même.

Le sixième jour, elle demanda à être accompagnée par le roi et par les fonctionnaires du palais; le Buddha leur expliqua la Loi et tous, sans exception, virent les vérités. Le roi reconnut alors que les Brahmanes l'avaient trompé et il leur dit: « Vous avez failli par vos calomnies faire périr ma tille; si vous ne devenez pas gramanas du Buddha, vous devrez sortir hors du royaume, » Les brahmanes ne savaient où aller, et, ne pouvant faire autrement, ils se rendirent tous auprès du Buddha et se firent gramanas; dans la suite, ils obtinrent le fruit d'Arhat.

# EXTRAITS DU TSA PI YU KING

EN OREN CHAPITBES

Attribué à l'épaque des llan posteriours 25-220 µ, C.)

LIVRE D'APOLOGUES DIVERS ().

#### Nº 233.

(Trip., XIX, 7, p. 31 v-32.)

Il y avait autrefois un royaume fort prospère et très peuple. L'a autre royaume projeta de venir s'en emparer et se mit donc en campagne avec une armée. Quand le premier royaume en fut informe, il fit aussitét une grande levée de soldats; tous les hommes agés de plus de quinze ans et de moins de soivante durent alier à la guerre.

Or, il y avait un vieux tisseur (2) de tapis qui était âge de près de soixante aus: sa femme, qui était belle, se comportait constamment envers son mari avec mépris; lui, au contraire, la respectait, se donnait de la peine pour elle et la traitait comme un haut dignitaire. Le mari dit à sa

<sup>(2)</sup> Le mut 職 est act l'équivalent du met 織.

femme: « Maintenant je dois partir; j'ui reçu l'ordre d'avoir à fournir mon arme de guerre ainsi que l'ustensile pour les provisions de houche. Je desire que vous me remettiez cela en ce moment. « La femme donna à son mari un ustensile d'une contenance de cinq chengs pour mettre sa nourriture, et une ensouple de tisserand longue de onze pieds (1): elle lui dit: « Prenez cela pour combattre; je n'ai rien d'autre à vous donner; si vous venez à briser cet ustensile ou à perdre cette ensouple, je cesserai d'être un menage avec vous. »

Le mari alors hai dit adieu et s'en alla; il ne songeait nullement qu'il pouvait être blesse on tue dans le combat; son unique crainte était que ces deux objets fussent endommagés et qu'il perdit toute faveur auprès de sa femme: En avancant, on rencontra les soldats ennemis et on feur livra bataille: l'armée eat le dessous et se mit à reculer; mais le vieux tisserand, craignant que ses deux objets no fussent endommages et qu'il ne perdit les bonnes dispositions de sa femme, se mit à brandir son ensouple au-dessus de sa tête alors que tous les autres hommes s'enfuyaient et resta seul immobile, faisant face à l'ennemi; ce que voyant, les soldats de l'autre royanme s'écrièrent qu'il était un brave, n'osèrent plus avancer et reculérent; alors l'armée du premier royaume put reformer ses rangs. et, s'élauçant au combat avec toutes ses forces réunles, remporta une grande victoire; les soldats de l'autre parti curent le dessons et furent presque extermines, les uns mourant, les autres se débandant.

Le roi fut très joyeux: quand il voulut récompenser les actions d'éclat, tout le monde lui dit : » C'est le tisserand auquel il faut décerner la plus haute distinction, » Le roi le fit appeler en sa présence et lui demanda pour quelle caison il avait agi ainsi et pour quelle cause il avait à lui

<sup>(</sup>I) Cotte ensouple desait leuir lieu d'arme au ti-serand. Quant au revipient, il était fort exign.

tout seul repousse une grande armée. Il répondit : « Eu cealité, je ne suis point un guerrier; ma femme m avait donne deux objets pour aller à la guerre et elle avait décidé que, si je perdais ces deux objets, elle m'abandonnerait et ne ferait plus ménage avec moi. C'est pourquoi j'ai voulu défendre jusqu'à la mort l'intégrité de ces deux objets et c'est ainsi que j'ai repousse une armée; mais ce n'est point en réalité par bravoure que j'ai fait cela.

Le roi dit à ses ministres : « Quoique cet homme ait été inspiré par la craînte qu'il avait de sa femme, l'essentiel est qu'il ait sauvé le royaume du danger; il faut la decerner la plus haute récompense. « Il le nomma alors ministre : il lui donna des marchandises précienses, un palais, des femmes et sa dignité le ploçait immédiatement après le roi; ses descendants héritèrent de ces faveurs et se les transmirent sans interruption, de génération en génération; ce fut là dans le monde un exemple évident de ce qu'on obtient pur l'effet des causes.

Le Buddha emprunta crite anecdote pour en faire un apologue: la femme qui remet à son mari un ustensile de cinq cheng et une ensouple de onze pieds est comparable au Buddha donnant a ses disciples les cinq defenses et les dix actions excellentes; quand la femme recommande a son mari de bien garder ces deux objets et de ne pas les endommager ou les perdre s'il vent pouvoir continuer à demeurer avec elle, cela aignifie que celui qui se conforme à la Loi et qui brave toutes les morts plutot que de la violer, obtiendra de monter en compagnie du Buddha dans la salle de la sagesse; quant à l'homme qui fut capable de repousser une armée et qui ensuite se vit récompenser, il symbolise l'homme observateur des défenses qui, dans la vie présente, verra tous les obstacles qui lui sont opposés par ces ennemis (1) disparaître grâce à cela, et,

<sup>1)</sup> All hour do B & lucz E &

dans la vie à venir, recevra des félicités dans les salles des devos, ce qui est tout maturel.

N 23A.

(Trip., XIX, 7, p. 33 v.)

Autrelois, dans un royanme etranger, il y avait un homme qui avait planté un grand nombre de cotonniers blanes; si ou ne faisait pas la récolte quand le moment etait arrivé, (le coton) perdait sa couleur et n'était plus bon. Done, quand le moment fut venu, il Iona plusieurs ouvriors du dehors qui, faisant double tâche jour et mit, ne prenaient presque aucun repos; le patron, tenant compte de la fatigue de ses hommes, leur lit préparer en abondance un bouillon d'excellente viande. Lorsque fut venu le moment du repas, que la viande allait être cuite à point et que son parfum se sentait partout à la ronde, un corbeau vint à passer au-dessus en volant; dans ses serres il tenait un excrement qui tomba au beau milieu du bouillon; quand le cuisinier s'en aperent, il voulnt rétirer cet excrement mais il s'était aussitôt entièrement dissous; le cuisinier fit cette reflexion : « Il est trop tard pour faire un nouveau bouillon; si je veux donner celuici a ces bommes, quoiqu'il renferme une ordure, j'estime que ce petit excrement ne suffit pas à en gater le goût et qu'on peut encore le faire manger à des hommes; moi seul je n'en avalerai point. « Les ouvriers du dehors vinrent tous et s'assirent pour manger; on leur servit du bouillon; quand les ouvriers du dehors eu eurent mange, le enisinier, quoiqu'ayant faim, n'avait pas goûte à son bouillon: les ouvriers afors l'appeterent et prirent un morceau de bonne viande pour la lui donner à manger; le cuisinier

aavait qu'elle était souillée, mais, craignant de déplaire a ces hommes, il se força à l'avaler; cependant, il ne lui trouva pas bon gout.

Le Buddha tira de cette anecdote un apologue: tous les êtres vivants qui sont dans les trois mondes se complaisent dans les désirs des belles formes et n'en voient pas-les impuretes; ils sont incessamment plongés dans l'illusion; tels ces travailleurs affamés qui mangealent le bon bouillon. Au contraire, quand l'homme supérieur Bodhisattva est entre dans le cycle des naissances et des morts, si on l'engage présentement à accepter la beauté corporeile, il n'y voit, après l'avoir eprouvée, que de l'impureté et ne la trouve ni agréable ni plaisante; tel le cuisinier qui, force de manger sa viande, l'avala d'un coup sans en apprécier la saveur.

N 235 (1).

Trip., XIX, 7, p. 34 r.

Autrelois sur le bord de la mer il y avait un bois qui a'etendait sur plusieurs dizaïnes de li; plus de cinq cents singes y vivaient. Un jour, sur l'onde de la mer, il y ent un amus d'écume, haut de plusieurs centaines de pieds et ressemblant à une montagne neigeuse; suivant la marée, il vint s'arrêter sur le bord du rivage. Quand les singes le virent, ils se dirent : « Si nous montions sur cette montagne pour nous y ébattre de tous côtes, me serait-ce pas chose amusante ? » Alors un des singes monta dessus, mais s'enfonça lont droit et se noya au fond

<sup>(1)</sup> Béjá fradrol par Julien Les dradánas t 1 p. 194-198 d'après le Wan miny la tell' u tal Trép. de Tokyô XXIV. 2: Naullo, Catalogue, ps. 1960.

de la mer; les autres singes qui l'avaient vu, s'étonnerent de ce qu'il restait longtemps sans ressortir; ils pensèrent que, à l'intérieur de la montagne d'écume, il avait trouve des joies infinies et que c'était pour cette raison qu'il ne revenait pas; tous alors, bondissant à l'envi, entrérent dans la montagne d'écume et moururent noyés au même moment.

Le Buddha tira de cette anecdote un apologue : la mer symbolise la mer des maissances et des morts; la montagne d'écume représente le corps formé des cinq skandhas; les singes représentent l'intelligence humaine qui ne soit pas que les cinq skandhas n'ont pas d'existence reelle; ceux qu'aveuglent l'amour et les désirs, à la suite de cela se noient dans la mer des naissances et des morts sans pouvoir januis en sortir. C'est pourquoi Vimalaktri (Weimork'i) a dit : « Ce corps est comme un amas d'ecume. l'uridiez-le en le lavant et faites-lui violence afin de devenir pâtient. »

### N·236.

# (Trip., XIX, 7, p. 34 reve.)

Autrefois, le fils d'un notable venait de se marier; les deux epoux s'aimaient et s'estimaient fort. Le mari dit u sa femme : « Allez dans la coisine et prenez du viu de raisin que vous apporterez pour que nous le buvions ensemble. « La femme y alla et ouveit l'amphore; elle vit dans cette amphore le reflet de sa propre personne et pensa qu'il y avait quelque autre femme; fort en colère, elle reviat dice a son mari : « Vous aviez déjà une épouse; mais vous l'avez cachée dans l'amphore et vous êtes ensuite alle me chercher pour m'épouser, »

Le nuri entra alors lui-même dans la cuisine pour voir

ce qui en était: Il ouvrit l'amphore et aperçut sa propre image, il revint donc auprès de sa femme et s'emporta contre elle en lui disant qu'elle avait caché un homme: tous deux étaient courroucés l'un contre l'antre, chacun d'eux pensant qu'il avait raison.

Sur ces entrefaites, un brahmane, qui était depuis longtemps l'ami intime de ce fils de notable, vint lui rendre visite; il demanda quelle était la cause de la dispute entre le mari et la femme et alla a son tour regarder ce qui en était ; lui aussi vit sa propre image; il s'irrita contre (le fils du) notable qui, pensait-il, avait caché un de ses amis dans l'amphore, puis avait feint de se disputer avec sa femme; aussitôt done il s'éloigna.

Derechef, une bhikşunt, à qui le notable faisait des offrandes, apprit quelle était leur querelle; elle voulnt aller se rendre compte de ce qui en était, aperçut une hhikşunt dans l'amphore, et se retira elle aussi fort en colère.

Au bont d'un moment, un religieux vint à son tour regarder et comprit qu'il s'agissait d'un reflet; il s'écria en soupirant; » Les hommes de ce monde, ignorants et deçus, prennent le vide pour la réalité. « l'appela donc le mari et sa femme pour qu'ils vinssent ensemble regarder. Le religieux leur dit; « Je vais faire sortir pour vous les gens qui sont dans l'amphore. « Il prit alors une pierre et brisa l'amphore; quand le vin se fut écoulé, il n'y avait plus rien. Aussitét l'intelligence de ces deux personnes se dénoua; elles comprirent qu'elles avaient eu certainement affaire à un reflet de leur propre corps et chacune d'elles fut pénétrée de confusion. Le bhiksu leur expliqua le texte des lois essentielles; le mari et la femme obtinrent ainsi la dignite d'a-wei-gue-lahe (avivartin).

Le Buddha fit de cette anecdote une parabole : ceux qui voient leur ombre et qui se disputent représentent les hommes qui, dans les trois mondes, ne connaissent pas les cinq skamihus. Les quatre éléments et les trois choses pernicieuses qui sont la douleur, le vide et le corps, sont emportes sans fin dans le éyele des maissances et des morts. — Quand le Buddha eut ainsi parlé, d'innomhrables milliers d'hommes obtinrent la certitude de la non-réalite du corps.

# PO YU KING

### LIVRE DES CENT APOLOGUES

### NOTE PRELIMINAIRE

Le Po ya king on Livre des cent apologues Nanjio, Catalogue, nº (364) occupe dans le Tripitaka de Tôkyō les pages 66 vº a So v' du fascicule 8 du volume XXIV. Cet ouvrage a été traduit en chinois à la date de 492 p. C. par un religieus hindou nommé-K'ison-nu-p'i-li (Gunavrddh); sons sa forme originale, il avail čté composé par un certain Seng-k'la-sseu-na (Samghosena) comme l'atteste le colophon placé en queue du texte : « Fin de la guirlande de fleurs; composée à l'usage de ceux qui pratiquent une conduite insensée, par l'arya Samghasena. « A quelle époque vivait ce Samghasena? Si l'on s'en rapporte à la biographie de Gunavroldhi, qui est traduite ci-dessous, on verra que Gunavrddhi fut le disciple de Samgha ena ; celui-ci aurait done fleuri vers (50; d'autre part, cependant, le Tripitaka chinois contient deux autres ouvrages [Nanjio, Catalogue, nº 1271 el (357) dont la composition est également attribuée à Samghasena : or, le premier de ces ouvrages a été traduit en chinois des l'année 391 et le second. La été vers l'an 250; vi c'est un même personnage qui est designé dans ces trois cas sons le nom de Samglassena, comme l'ant admis Nanjio Catalogue, app. 1, nº 37: el F. W. K. Muller (Toung pao, 1904), p. 598; il faudrait done dire que Samghasena a vécu antérieurement au troisième siècle de notre ere : mais alors le passage de la hiographie de Gunaveddhi où ce dernier est donné comme disciple de Samghasena ne se comprend plus. Sans pouvoir trancher la question avec certitude, je crois, pour ma part, que le Samghasena, auteur du

livre des cont comparaisons, fleurissait vers 450 et qu'il doit donc être distingué du Sumghasena, auteur des deux ouvrages qui furent traduits en chinois, l'un en 391, l'autre vers 250.

Dans les pages qui vont suivre on trouvern tous les apologues du Po yn king; mais j'ai supprimé dans la plupart des cas l'explication morale qui suit la fuble et qui lui est surajoutée d'une manière souvent très factice.

Pour terminer cet avant-propos, voici la biographie du traducteur Gunavrddhi telle qu'elle se trouve dans le Kao seng tehouan (Trip. de Tokyo, vol. XXXV, fase 2, p. 18 v-19 r):

### BIOGRAPHIE DE GUNAVRODHI († 502 p. C.)

Kiron-na-p'i-ti (Gunarvidhi?), dont le nom signific « calme-avancer » (1), était originaire de l'Inde du centre: dès sa jeunesse, il pratiqua la religion; il servit comme son maltre l'Hindon, maître de la loi du Mahâyâna, Seng-k'ia-ssen (Sanghasena), il était intelligent et avait une forte mémoire ; il s'appliquait à lire et à réciter ; il connaissait à fond près de daux cent mille mots des textes du Mahâyâna et du Hinayâna; en même temps il avait étudié les sciences laïques et comprenait bien les théories du gin et du gang ; dans ses pronostics et ses prédictions, l'événement lui donna plus d'une fois raison.

Au début de la période kien-guan (470-482), des Téi, il acriva à la capitale (2) et s'établit dans le temple Pi-ge li (Vaiçéli); il tenait en main le bâton orné d'étam et était entouré de disciples : son extérieur imposant était correct et majestueux ; les princes, les ducs et les plus hauts dignitaires tour à tour lai faisaient des offrandes et l'invitaient.

Auparavant, dans l'Inde, Seng-kia-ssen (Samghasena) avait colligé et rédigé tous les apologues de quelque valour qui se trouvaient dans le recueil des livres écrits sur olles (tôla), et il en svait composé un ouvrage qui comprenait en tout cent para-

<sup>(1)</sup> Nanjio (Catologue, App. B. N° 37), cite une traduction plus exacts de ce nom en lui donnant pour équivalent les mols « vertu-avançant ». (2) Nanking.

graphes (1); il avait enseigné et transmis ce nouveau sujet d'étude (à ses disciples); P'i-li Gamayrddhi) récitait d'un bout à l'antre l'antre tous ces apologues et, en même temps, il en comprenait le sens. La dixième année yang-ming (492 p. C.), en autonne, il les traduisit en chinois; cela forma dix chapitres; le titre en fut : le Livre des cent apologues. En outre (Gamayrddhi), publia le sûtra sur les douze causes et le sûtra du mattre de maison Sudatta(2), qui forment chacun un chapitre. Depuis la période la-ming (457-464)), la traduction des livres saints avait été preque complètement interrompue; aussi lorsque (K'icou-na-p'i-ti) fit ses publications, tout le monde en lous-t-il l'excellence.

P'i-li (Gunavrddhi) était un homme à l'esprit élevé et géné reux; c'est pourquoi, de dix mille li de distance, les gens accouraient pour se mettre sous sa protection; les marchands des mers du Sud l'honoraient lous et le servaient. Il acceptait toutes les oftrandes qu'on lui faisait et s'en servait pour élever des constructions religieuses; à Kien-ye (Nanking), à côté de l'a rivière Houai [3], if édifia le temple Tcheng-kouan et y demeura; on y voyant des pavillans à étages et des portes avec des superstructions; les salles principale et secondaires étaient en bon ordre et ornées. La deuxième année tchong-hing (501), en hiver, il mourut dans le lieu de sa résidence.

<sup>(1</sup> En réalité, la Po ya king ne comprend que 99 apologues.

Ji Sanjin, Catalogue, je 1081.

A. Il s'agit de la patite rivière Tr'in-hanol & ill. qui passe h'Untérieur même de la ville de Nanking avant de se jeter dans le l'ang-issu.

### PRÉAMBULE (I)

### (Teip., XXIV, 8, p. 66 v.)

Voici ce que j'ai entendu raconter: Un jour, le Buddha se trouvait dans la ville de Rajagrha (Wang-chō), dans le bois de bambou donne par Karanda [2], en compagnie de tous les grands bhikşus, les bodhisativas. les mahasativas et les disciples des huit categories, au nombre de trente six millo personnes. Or, dans l'assomblée, il y avait cinq ceuts brahmanes hérétiques qui se levèrent de leurs sièges et dirent au Buddha : « Nous avons entendu dire que la doctrine du Buddha était vaste en préfonde et que rien ne pouvait l'égaler; c'est pourquoi nous sommes vous vous interroger avec soumission; notre seul desir est que vous nous expliquiez cette doctrine, « Le Buddha leur dit : « C'est fort bien, » Ils lui demandérent :

D. - L'Univers est-il existant ou non existant ? "

R. « Tantôt il est existant, tantôt il est non existant », répondit le Buddha,

D. « Si maintenant il est existant, comment dites vous qu'il est non existant ? Si maintenant il est non existant, comment dites-vous qu'il est existant ? »

R. . La naissance est ce que l'appelle l'existence; la mort

<sup>1)</sup> Dans l'édition de Corée que suit le Trustate de Tékyé, ce prémie bule est placé à la fin du chapitre I mois il est manifeste qu'un doit le reporter en têle de ce chapitre, comme le faut, d'uilleurs, les trois editions des Song, des Yohn et des Ming.

<sup>2)</sup> Hinan-tsung, Memoires, & Julien, L. H. p. 29,

est ce que l'appelle la non-existence; c'est pourquoi je dis : L'univers est tantôt existant, tantôt non existant, «

D. » D'on l'homme tire-t-il sa naissance ? »

R. . Des céréales ».

D. « D'où les cinq sortes de céreales tirent-elles leur naissance? »

R. . Des quatre grands eléments qui sont : le feu, le vent, etc. .

D. « D'où les quatre grands éléments tirent-ils leur naissance ? «

B. " Du vide. "

D. a D'où le vide tire-t-il sa maissance ? a

R. - De ce qui n'a aucune caractéristique ? .

D. « D'on ce qui n'a aucune caracteristique tire-t-il sa naissance ? »

B. « De la naissance spontanée. »

D. . D'où la spontaneite tire-t-elle sa naissance ! »

R. - Do Nirvana: 0

D = D'où le Nievâna tire-t-il sa naissance »

Le Buddha dit : « Co que vous demandez en ce moment est une question sans profondeur, car le Nirvana est ce dont l'essence est d'être affranchi de la naissance et de la mort: »

Les brahmanes lui demandérent : « O Buddha, avezyous atteint au Nirvâna ?

« Je n'y ai point encore atteint. »

« Si vous n'avez point encore atteint au Nirvana, comment pouvez-vous savoir que le Nirvana est un état de félicite constante ? »

Le Buddha dit : « Maintenant je vons demanderai à montour : Tous les êtres de l'univers sont-ils dans la souffrance ou dans la joie ? «

« Tous les êtres sont dans une extrême souffrance. »

· Pourquoi dites-vous qu'ils souffrent ' ·

Les brahmanes rependirent : « Nous voyons que tous

les êtres, au moment de la mort, endurent des souffrances qu'il est difficile de supporter; c'est pourquoi nous savons que la mort est une souffrance.

Le Buddha reprit : « Ainsi, bien que présentement vous ne soyez pas mort, vous savez cependant que la mort est une souffrance. Or, moi j'ai vu que tous les Buddhas des dix regions étaient affranchis de la naissance et de la mort, et c'est pourquoi je sais que le Nirvana est un état de félicite constante ».

Aussitôt, ces cinq cents brahmanes sentirent leur cour s'ouveir et leur intelligence se dénouer; ils demandérent à recevoir les cinq défenses et aperçurent la sagesse de Srotàpanna; ils se rassirent alors comme auparavant; le Buddha leur dit; a Yous tous, écouter bien; je vais maintenant vous exposer toutes sortes d'apologues.

#### CHAPITRE PREMIER

Nº 237:

(Trip., XXIV, 8, p. 66 ve-67 re.)

### Le sot qui mangeait du sel (1).

Autrefois il y eut un sot qui alla chez un autre bomme : le maître de la maison lui ayant donné à manger, il se plaignit de ces aliments qui étnient fades et sans saveur; quand le maître de la maison eu fut informé, il ajouta un peu de sel et (la nourriture) devint excellente. 'Le sot' pensa alors à part lui : « Ce qui fait le goût excellent, c'est le sel. Si déja quand il y en a un peu c'est si bon, combien meilleur cela sera-t-il si on en met beaucoup. « Ce sot dépourvn de discernement ae mangea donc rien que du sel; apres qu'il eut mange, sa bouche fut toute brûlée et il n'en éprouva que de la souffrance.

Tels sont ces héretiques qui, ayant entendu dire qu'en modérant le boire et le manger on peut obtenir la sagesse, s'abstiennent alors absolument de manger, tantôt pendant sept jours, tantôt pendant quinze jours; ils ne font que se soumettre aux tortures de la faim sans rien gagner en sagesse. Ils sont comme le sot qui, parce que le sel donne bon goût, ne mangeait plus que du sel; le résultat fut que

<sup>(1)</sup> i.k. Julien, fes Avaddaas, t. 1, p. 118-139.

sa bouche en fut toute brûlée; dans cet autre cas aussi, il en est de même.

Nº 238.

(Trip., XXIV, 8, p. 67 P.)

Le sot qui amassait le lait de sa vache (1).

Autrefois un sot, qui se proposait d'avoir une réunion d'hôtes, voulut amasser le laît de sa vache jusqu'à ce qu'il y en eût assez pour suffire aux préparatifs du banquet; il fit donc cette réflexion : « Si maintenant je trais chaque jour le laît de ma vache, ce laît augmentera toujours en quantite ; je ne saurai où le mettre et peut-être d'ailleurs s'aigrirut-il et se gâtera-t-il; le mieux est donc de le garder dans le ventre de ma vache; puis, quand sera venu le moment de la reunion, je le trairai d'un coup. « Après avoir eu cette idée, il prit la vache et son venu et les attacha dans deux endroits différents. Un mois après, il organisa la reunion et invita ses hôtes; puis il amena la vache pour la traire et prendre son lait; mais le lait de cette vache s'etait turi et elle n'en avait plus; alors, parmi les învites, les uns se fachèrent et les autres se moquérent.

Voici un autre soi qui est tout semblable à celui-là : il désire pratiquer la liberalité et il dit : « l'attendrai le moment on je serai très riche et alors je ferai des largesses en une fois ». Mais, un instant avant qu'il ait réussi à amasser la somme qu'il voulait, il arrive que (ses richesses) fui sont enlevées soit par les magistrats, soit par l'eau, soit par le leu, soit par les brigands, ou encore il meurt brusquement sans avoir atteint le moment où il serait liberal. Dans cet autre cas aussi, il en est de même.

<sup>(1)</sup> CL pins hant, le Nº 202 et Julien, les Anadians, t. f. p. 70-80,

nº 239.

(Trip., XXIV, 8, p. 67 re)

Celai dont on cassail la lête à coups de gourdin.

Autrefois il y avait un sol qui n'avait pas un seul cheven sur la tête. Un jour, un homme prit un gourdin de poirier ethi assena deux ou trois coups sar la tête au point de la lui endommager complétement; cependant ce sot recevait les coups en silence et ne songenit pas à s'enfuir. Quelqu'un qui clait près de la et qui avait vn ce qui ne passait, lui dit: « Ponrquoi ne vous enfuyez-vous pas et ponrquoi restez-vous la jusqu'a ce que votre tête soit brisce 'a Le sot lui répondit : « Pour ce qui est de cet homme, c'est un arrogant qui se fie dans sa force ; c'est un insense démie de toute sagesse; en voyant ma tête sur laquelle if n'y a aucun cheven, il l'a prise pour un caillou et alors il a frappé ma tête avec un gourdin de poirier jusqu'à l'endommager as point que vous voyez, » Son interlocateur réplique : « C'est vous-même qui étes un sot et un insensé ; comment pouvez-vous traiter cet autre d'insensé ? Si vous n'etiez pas insense vous-même, quand un autre vous frappait au point de vous fraçasser la tôte, n'auriezvous pas dû vous enfuir (1)? ....

<sup>(</sup>i) Semblable à ce voi est le bhiteu qui s'expose a souller passe qu'il oc sait pas s'affranclur des intérêts de ce minde.

Nº 240.

(Teip., XXIV. 8, p. 67 c).

La femme qui se fit passer faussement pour morte 1.

Autrefois un sot avait une femme fort belle qu'il aimait beaucoup. Sa femme n'etait ni vertueuse ni fidèle et, par la suite, elle profita d'une occasion pour entretenir des relations avec un autre homme : comme son cœur était plein de sa passion débauchée, elle voulut suivre son amant et abandonner son mari ; elle dit alors secrétement à une vieille : · Après que je sersi partie, apportez le cadavre d'une femme morte et placez-le dans ma chambre, puis dites a mon mari que je suis morte «. La vieille attendit en effet un moment où le mari n'était pas chez lui et introduisit un corps mort dans sa maison; quand le mari revint, la visille lui annonca que sa femme était morte; le mari alla regarder le corps et crut que c'était effectivement celui do sa femme ; il poussa des gémissements de tristesse et s'affligea; il lit un grund biocher qu'il arrosa d'huile, brûla le cadavre et recueillit ses os ; il les placa dans m sac qu'il portait jour et nuit sur lui. Par la suite, sa femme se lassa de son amant et revint dans sa maison; elle dit à son mari: " Je suis votre femme. " Mais son mari lui répondit : « Ma femme est morte depuis longtemps. Qui ôtes-vous, vous qui prétendez faussement être ma femme, » Malgre ses assurances répétées, il refusa de la croire (2)...

1: 61 Julien, Les Aradduur, I. 1, p. 162-161

<sup>(2)</sup> Semblables à ce sot sont les hérétiques qui une lois qu'ils sont adopté une linear doctrine, se refusent à admettre la visie religion quand elle se presente à sux.

Nº 241.

(Trip., XIX, 8, p. 67 r-v".

L'homme alleré qui aperçoit de l'eau.

Antrefois il y avait un homme, insense et denne de toute sagesse, qui était fort altéré et qui avait besom d'eau; voyant les vapeurs brûlantes produites par la chalear, il crut que c'était de l'eau (1) et s'élança aussitot à teur poursuite; il arriva ainsi jusqu'au fleuve Sindhu (Sin-Feau, Indus); mais, arrive auprès du fleuve, il se mit à le regarder et ne but pas; quelqu'un qui se trouvait là lui demanda: « Vous souffriez de la soif et recherchiez de l'eau; maintenant que vous étes arrive auprès de l'eau; pourquoi ne bavez-vous pas? » le sot répondit; « Si je pouvais boire toute cette eau, je la boirais; mais cette eau est fort abondante et je ne pourrais l'épuiser; c'est pourquoi je ne bois pas. » Alors toute la foule, entendant cette réponse, partit d'un grand éclat de rire 2)...

Nº 242,

(Trip., XIX, 8, p. 67 v).

Celui qui vouluit installer son fils mort dans su muison.

Autrefois un sot élevait sept fils; un de ses fils mourat

Effet du mirage.
 Tels les héréliques qui, se pauvant observer toutes les défenses du Buddhe, n'en acceptent aucune.

avant lui; alors le sot, voyant que son fils était mort, voulut l'installer dans sa maison qu'il se proposait lui-même d'abandonner. Un voisin, ayant vu cela, lui dit : « f.es vivants et les morts doivent être traités différemment ; il vous faut promptement faire la toilette de votre fils; l'emmener dans un lien écarte et l'y enterrer. Comment pourriez-vons le faire rester jei et vouloir vous-même vous en aller ? . Quand le sot ent entendu ce conseil, il fit la réflexion suivante : « Puisque je ne pais pas laisser ici mon fils erqu'il taut que je l'enterre, il est necessaire que je tue un antre fils; je suspendrai (les deux corps) hux deux bouts du bâton et ainsi il me sera plus facile de les transporter (1). « Il tua donc un antre de ses fils, puis il porta les deux corps suspendus joux deux bouts d'un bâton et les enterra un loin dans une solitude de la forêt. Les gens de ce temps qui furent témoins de sa conduite s'en moquerent fort et s'etonnérent de cette action sans précédent (2)...

Nº 243.

Trip., XXIV, 8, p. 67 v.

Celai qui reconnaissait un homme pour son frère ainé.

Autrefois il y avait un homme qui était beau de visage et qui était parfaitement intelligent; en outre il était fort riche, et, parme les hommes de son temps, il n'était personne qui ne le louit; or il y eut un sot qui, le voyant être ainsi, se mit à l'appoler « mon frère ainé; « la raison

<sup>(</sup>I II the door on second do see fits after que son corps puisse servir de contrepoids au cadavre du premier.

<sup>12</sup> Tel est le bhit sa que, lorsqu'il a commis une viglation des défences, ne la confesse pos ansakôt, mais utiend d'avoir gommis d'autres fintes pour se repentir.

en est, disait-il, que cet homme est fort riche et que si j'ai besoin de ces richesses je veux pouvoir m'en servir; c'est pourquot je l'appelle mon frère ainé; mais si je voyais au contraire qu'il est endetté, je dirais qu'il n'est pas mon frère ainé, « Quelqu'un qui était à côte de lui, lui dit; » Vous n'êtes qu'un sot; comment se peut-il faire que vous l'appellez votre frère une quand vous avez besoin de ses richesses et que vous disiez qu'il n'est plus votre frère aine quand il est endetté? » Le sot répondit; « C'est lorsque je désire obtenir son argent que je le reconnais pour mon frère aine; mais, en réalité, il n'est point mon frère aine; aussi, lorsqu'il sera accable de dettes, dirai-je qu'il n'est pas mon frère ainé, « Quand les gens entendirent ces paroles, ils en rirent tous (I)...

#### Nº 244.

[Trip., XXIV, 8, p. 67 v.]

### Le patre de la montagne qui avait valé des vêtements officiels 2.

Dans les générations passées, il y ent un patre de la montagne qui vola divers objets dans les magasins royaux, puis s'enfuit au loin. Alors le roi envoya de tous côtes, pour le rechercher, des gens qui s'emparérent de loi, et qui l'amenérent auprès du roi. Le roi l'interrogea sur la provenance des vêtements qui étaient en sa possession; le patre des montagnes répondit : « Mes vêtements me viennent de mon grand-père et de mon père. « Le roi

<sup>(1)</sup> Tel est l'hécètique qui adopte celles des paroles de fondite qui lui agréent, mais refuse de se convertir entièrement.

<sup>(2)</sup> Cl. Julien, for Amiddings, 3, 17 p. 201-208.

alors l'invita à mettre ces habits et comme, en realité, ils n'étaient point véritablement la propriété de ce pâtre des montagnes, il ne sut comment s'en revetir; ce qui devait être sur la main, il en convrait son pied; ce qui devait être à la ceinture, il le plaçait au contraire sur sa tête. Quand le roi out constaté qu'il avait affaire a un volenr, il rassembla tons ses officiers pour que tous ensemble ils examinassent à fond cette affaire, puis il dit à l'homme : « Si ces vêtements sont une possession qui vous vient de votre grand-père et de votre père, vous devriez savoir les mettre. Comment se fait-il que vous les tourniez sens desses dessons, plaçant en bas ce qui doit être en hant; c'est parce que vous ne savez pas vous en revêtir que je reconnais avec certitude que ces habits ont dú être volés par vous et ne sont pas pour vous une ancienne propriété (1) »...

Nº 245.

(Trip., XXIV, 8, p. 68 r.)

### L'homme qui louait la verta de son père.

Autrefois il y avait un homme qui, au milieu de plusieurs personnes assemblées, louait la vertu de son père et parlait ainsi: « Mon père est bienveillant et bon, il ne tue ni ne vole; il agit avec droiture, il parle avec franchise; en même temps il pratique la charité, » Il y ent alors un sot qui, en entendant ce discours, se mit a dire; « La conduite vertueuse de mon père est encore supérieure à celle de votre père. » Tous les assistants lui

<sup>(1)</sup> Fels sent les hérétiques qui reujent s'approprier certains mesumements du floudébisme, mais qui les travestissent, parce qu'ils n'es comprensent pas bien le sers.

demandérent: « Quelle conduite vertueuse eut-il? Veuillez nous l'exposer. « Le sot répliqua: « Mon père, depuis su jeunesse, s'est abstenu de tout désir sexuel et jamais il ne s'est souille. « Tous aussitét de lui dire: « S'il s'est abstenu de tout désir sexuel, comment vous a-t-il engendré? » Ce fut là un grand sujet d'amusement et de risée pour les gens de ce temps «1,...

Nº 246.

(Trip., XXIV, 8, p. 68 r.)

### La tour à trois étages (2 .

Dans les genérations passées il y avait un homme riche et sot; il était insensé et ne savait rien; étant allé cher un homme extrêmement riche, il y avait vu une tour à trois étages qui était haute et large, belle, spacieuse et claire; il en concut du désir et de l'admiration et fit alors cette réflexion; « Mes richesses ne sont pas moindres que celles de cet homme; pourquoi ne ferais-je pas sur-le-champ édifier une tour semblable à celle-ci? « Il appela donc un charpentier et hui demanda; « Sauriez-vous faire une demeuce belle comme l'habitation de cet homme? — Oni, dit le charpentier, car c'est moi qui ait fait celle-ci, » L'autre lui dit aussitét; « Construisez-moi donc maintenant une tour comme celle-là. « Alors, le charpentier se mit a tracer des lignes sur le sol et à entasser des lignes pour faire la tour. En le voyant entasser des briques

<sup>(</sup>i) Tels sont les hommes de ce monde qu'i, parce qu'ils agnorent ce qu'est la veriu, montrent les défauts de celui-là môme qu'ils pertendent louer.

<sup>2.</sup> Cl. Julien, Res Aundonn L. 1, p. 38-57.

pour faire sa construction, le sot conçut un doute, et. ne parvenant pas à en trouver la solution. Il demanda :

« Quelle sorte d'edifice allez-vous faire? « Le charpentier répondit : « Une tour a trois étages. « Le sot reprit :

« Je ne desire pas avoir les chambres des deux étages inférieurs : faites-unoi d'abord la chambre la plus haute ». Le charpentier repliqua : « Cela ne se peut : comment parviendrait un à construire la chambre du second étage si on n'avoit pas d'abord édifié la chambre de l'étage inférieur ? Comment pourrait-on construire la chambre du troisième étage si on n'a pas d'abord bâti celle du second ? « Le sot insista, disant . « Je n'al maintenant aucun besoin des chambres des deux étages inférieurs ; il faut absolument que vous me construisiex la chambre la plus haute. »

En apprenant cela, les gens de ce temps s'étonnérent et se moquerent, et tous disaient : « Comment pourrait-on construire l'étage supérieur si on a pas d'abord construit l'étage inférieur (1.2 »...

# Nº 247.

(Trip., XXIV, 8, p. 68 r.)

# Le brahmane qui lua son fils.

Autrefois il y avait un brahmane qui se prétendait fort savant: toutes les connaissances astrologiques et les sciences de toutes sortes, il disait les avoir bien compriscs; telle était la confiance qu'il avait en lui-même. Voulant montrer ses talents, il se rendit dans un pays étranger;

il A partir d'un, je cents innities de résumer le leçon morale qui est déduite de l'opotogne. Le lecteur e pu se faire une idée suffisante du procédé de l'auteur.

là, il se mit à se lamenteren temmt son fils dans ses bras ; des gens lui demandérent pourquoi il pleurait; il repondit : « Maintenant, ce jeune garcon dans sept jours doit mourir: je suis affligé de son trépas prématuré, et c'est pourquoi je ine lamente. » Les gens de ce temps lui dirent : - La destinee humaine est difficile à connaître; on se trompe nisément I dans les calculs qu'on fait à ce sujet. An bout du terme de sept jours que vous avez suppose; pent-être votre fils pourra-t-il n'être point mort; a quoi sert de vous lamenter par avance? « Le brahmane répliqua : « Le soleil et la lune peuvent être obscurcis; les planètes et les constellations peuvent tomber: mais ce que l'ai noté ne saurait manquer d'arriver. « En vue donc de maintenir sa reputation, lorsqu'arriva le matin du septième jour, il um lui-même son tils pour prouver qu'il avait eu raison. Or, les gens de ce temps, quand les sept jours furent passés, apprenant que co fils était mort, s'écrièrent tous que ce brahmane était veritablement un sage et qu'il ne se trompait jamais dans ce qu'il disait; ils concurent des sentiments de foi et de soumission et vincent tous lui temoigner leur respect...

Nº 248.

(Trip., XXIV, 8, p. 68 v.)

L'homme qui faisait caire du sirop de sucre candi noir.

Autrelois un sot faisait chauffer du sucre candi noir; or, un homme riche vint dans sa maison; ce sot songua alors qu'il devait prendre du sirop de sucre candi noir pour le

T) to bred # 15-2 #

donner à ce richard; il mit donc du sucre candi dans un peu d'eau qu'il plaça un milieu du feu, et, tandis que le tout étuit sur le feu, il l'éventait avec un éventail dans l'espoir de le faire refroidir. Un assistant lui dit; « Si vous n'arrêtez pas le feu qui est par-dessous, même en éventant sans jamais cesser, comment parviendrez-vous a refroidir (ce liquide)? » Alors tous les gens de ce temps se moquerent de lui...

### Nº 249

(Trip., XXIV, 8, p. 68 v.)

L'homme de qui on disait qu'il se mettait volontiers en colère.

Il y avait autrefois quelqu'un qui, assis dans une chambre avec plusieurs antres personnes, louait un absent en disant que sa conduite vertueuse était extrêmement bonne; il lui reprochait cependant deux défants : le premier, de sa mettre volontiers en colere; le second, d'agir avec précipitation. Or, precisement cet homme se trouvait dercière la porte et entendit ce qu'on disait de lui ; aussitôt, saisi de colère, il entra dans la chambre, empoigna celui qui avait parle de ses défauts et le frappa de la main. Les assistants lui ayant demandé pourquoi il le battait, il répondit : « Me suis-je jamais mis volontiers en colere et ai-je jamais agi avec précipitation ? Cependant cet homme a dit que je me laissais facilement aller à la colère et que j'agissais avec precipitation. Voilà pourquoi je le frappe. Les assistants lai répliquerent : « Vous donnez en ce moment même la preuve manifeste que vous avez ces doux defauts; comment pourriez-vous le nier? « Ainsi tout le monde s'émerveilla fort de la stupidité de cet homme qui concevait de l'irritation contre celui qui avait mentionné ses défauts...

Nº 250.

(Trip., XXIV, 8; p. 68 v.)

Les marchands qui tuèrent leur guide pour faire un sacrifice à une divinité.

Autrefois il y avait des marchands qui se proposaient d'aller sur la grande mer: or, la règle pour ceux qui vont sur la grande mer, c'est qu'il ne peuvent partir qu'après qu'ils ont pris un guide; ces marchands chercherent donc ensemble un guide, et, quaml ils l'enrent trouvé, ils partirent avec lui. Ils arriverent dans un désert où il y avait le sanctuaire d'un dieu auquel il fallait socrifier un homme pour pouvoir passer. Ces marchands délihérèrent alors entre eux et dirent : « Tous ceux de notre compagnie sont amis; comment pourrious-nous prendre l'un de nous pour le toer ? Il n'ya que ce guide qui puisse. servir de victime pour le sacrifice au dieu. « Ils tuerent done leur guide et l'offrirent en sacrifice. Mais, quand ils curent termine lear sacrifice on dieu, ils perdirent leur route et ne surent où aller; ils moururent tous d'épuisement et de fatigue ...

Nº 25 L

(Trip., XXIV, S. p. 68 v.)

Le médecin qui donne à la fille du roi une drogue pour la faire grandir subilement.

Autrefois le roi d'un royaume, ayant engendre une lille, appela un medecin et lui dit : - Procurez-moi une drogue qui fasse immediatement grandir cette enfant. « Le médecin repondit : . Je vous donnerai une excellente drogue grace à laquelle vous pourrez la faire grandie sur-le-champ; maintenant, cependant, je n'en ai pas pour l'instant la recette; il faut que je la recherche. Jusqu'à ce que j'aie la drogue, il importe que Votre Majeste ne voie pas l'enfant; après que je lui aurai administre la drogue, je montrerai la fille à Votre Majesté. » Alors donc il partit pour des pays lointains afin d'y quérir la drogue; au bout de douze aus, il revint en la rapportant : il la donna à la fille en l'invitant à l'avaler, puis il se disposa à montrer l'enfant an roi. Quand le roi la vit, il fut content et se dit : « En varité, c'est la un bon medecin; en donnant une drogue a ma fille, il l'a faite devenir grande soudain. « Il prescrivit donc à ceux qui l'entournient de lui presenter en cadeau des richesses précieuses. Tont le monde alors se moqua du roi qui, dans sa simplicité, n'avait pas su faire le compte des mois et des années écoulees, et qui, voyant su fille devenue grande, pensait que c'était un effet de la drogue ... Nº 252.

(Trip., XXIV. 8, p. 69 r.)

### l'arvosage des connes à sucre (1).

Autrefois deux hommes avaient plante en même temps des cannes à sucre et avaient fait cette convention : « Celui qui aura plante les meilleures sera recompense; celui qui aura plante les moins bonnes sera severement puni: » Or. Fun de ces deux hommes fit cette réflexion : « Les rannes a sucre sont extrémement douces ; si j'en écrusais quelques-unes et si, avec leur jus, j'arrosais mes plants de canne à sucre, la douceur de ceux-ci deviendrait certainement tres grande et j'aurais remporte la victoire sur moncival. « Il écrusa donc des cannes à sucre et en exprima le jus dont il se servit pour arroser et engraisser ses plants, esperant augmenter ainsi leur saveur; mais, au contraire il fit périr su plantation et toutes ses cannes a sucre furent absolument perdues...

Nº 258.

Teip., XXIV, 8, p. 69 r.

# Réclamer une demi-pièce de monnaie (2).

Il y avait autrefois un marchand qui avait prété à quelqu'un une demi-pièce de monnaie et qui était resté longtemps sans en obtonir le remboursement; il se mit alors

<sup>1)</sup> Cf. Julien, les draddnas, i-11, p. 8-2.

<sup>2</sup> Ch. Julien, les Arreblans 1 1, p. 185-188

en chemin pour aller reclamer sa créance; sur sa ronte il rencontra un grand fleuve et ne put le passer qu'en payant deux pièces de monnaie à un homme; arrivé de l'autre côte, il alla demander son dû, mais ne put rencontrer son débiteur; au retour, il lui fallut de nouveau traverser le fleuve et payer encore deux pièces de monnaie. Ainsi, pour une demi-pièce de monnaie dont il était créancier, il en perdit quatre et ent, en outre, toutes les fatigues du voyage; sa créance était fort peu de chose et les frais qu'il fit furent considérables. Ainsi tout le monde le trouva bizarre et se moqua de lui...

#### Nº 254.

## (Trip., XXIV, 8, p. 69 r.)

Celui qui montait sur une tour pour aiguiser son vouteau.

Il y avait une fois un homme, pauvre et misérable, qui était au service du roi; au bout d'un mois environ, son corps était devenu tout maigre : le roi l'aperçut, ent pitié de lui et lui lit don d'un chameau mort; quand ce panyre homme cut reçu ce chameau. il se mit à en détacher la penu | mais, camuyé de voir que son couteau était emousse, il chercha une pierre afin de l'aiguiser; il trouva au sommet d'une tour une pierre a aiguiser; il aiguisa donc son couteau de manière a le rendre tranchant, puis il redescendit pour continuer à dépouiller son chameau; il alla et revist plusieurs fois de la sorte pour aigniser son coutean; enfin, il se trouva fatigue et craignit de ne plus pouvoir remonter plusieurs fois au sommet de la tour ; il suspendit done son chameau et le hissa sur la tour pour le mettre près de la pierre à aiguiser et il fut ainsi l'objet des railleries de tous...

#### Nº 255.

# Trip., XXIV, 8, p. 69 r.)

Celui qui élait sur un baleau et perdit une coupe (1).

Autrefois un homme était monté sur un bateau pour traverser la mer; il persit une coupe d'argent qui tomba dans l'eau : il tit alors cette reflexion : « Je vais tracer une marque sur l'eau pour me rappeler l'endroit : je laisserai là ma coupe et m'en irai; plus tard je la reprendrai. « Deux mois plus tard, il arriva dans les divers royaumes (de l'île) du Lion (Ceylan); il y apercut une rivière et entra aussitôt dans l'eau pour rechercher la coupe qu'il avait autrefois perdue. Comme on lui demandait ce qu'il faisait, il répondit : « Auparavant j'ai perdu une coupe; je desire maintenant la retrouver »; et, comme on lui demandait où il l'avait perdue, il ajonta qu'il l'avait perdue au moment où il entrait en mer.

« Depuis combien de temps l'avez-vous perdue? « inidit-ou.

a Depuis doux mois. .

« Si vous l'avez perdue depuis deux mois, pourquoi la cherchez-vous ici ? »

Quand j'ai perdu cette conpe, j'ai fait une marque sur l'eau pour me rappèler l'endroît; or, l'eau sur laquelle j'ai fait une marque est exactement semblable à celle-ci; voilà pourquoi je cherche ici. »

On lui demanda encore : « Quoique les eaux ne soient point différentes, cependant, lorsque autrefois vous avez perdu cette coupe, vous étiez la-bas; si maintenant vous

<sup>11</sup> Gf Julien, Jes Aumbians, t. I. p. 233-235,

la cherchez en cet endroit-ci, comment pourrez-vous la trouver?

Il a'y cutalors personne qui ne partit d'un grand celat de rire...

#### Nº 250.

(Trip., XXIV, 8, p. 69 P-vo.)

1. homme qui disnit que le roi se laissait aller à la cruanté.

Autrefois un homme avait parle des défauts du roi et avait dit : . Ce roi est fort cruel; il gonverne sans justice, » Cette parole fut rapportée au roi qui se mit fort en colere et qui, sans proceder à une enquête approfondie pour savoir qui avait tenu ce propos, fit arrêter, sur la foi de ses courtisans, un sage ministre, puis ordonna qu'on lui coupat cent onces de choir sur le dos. Cependant on prouva clairement qu'il n'était pas l'auteur de ce propos ; le roi eut donc quelque regret et fit chercher mille onces de chair pour les lui remettre sur le dos; an milieu de la auit, le malheureux poussait des cris, en proje aux plus vives souffrances; le roi entendit sa voix et lui demanda; « Pourquei souffrez-vous ? je vous ai pris cent onces et le vous en rends dix fois plus. Jugez-vous donc que cela ne soit pas suffisant? Comment se fait-il que vous souffriez? La assistant répondit slors : « O grand roi, si en conpait la tête à votre fils, quand bien même on vous donnerait mille têtes, cela n'empécherait pas votre fils d'être mort. De même, bien que cet homme ait reçu dix fois plus de chair qu'on ne lui en a ôte, cela na l'empêche pas de souffrir ....

Nº 257.

Trip., XXIV, 8, p. 09 v.

# La femme qui demandail à avoir un second fils 1;

Autrefois une femme avait en d'abord un fils, mais desirait en obtenir d'autres. Elle interrogea a co sujet des femmes on feur demandant qui pourrait lui faire avoir d'antres fils. Or une vicille lui dit : « Je puis vous laire obtenir les fils que vous demandez; mais il vous faut offer un sacrifice à un dieu », « Quelle vietime faut-il sacrifier? « demanda la femme. « Tuez votre propre fils, lui repondit la vieille ; prenez-en le sang ; offrez-le en sacrifice an dieu et alors vous aurez certainement beaucoup d'enfants. « Cetto fomme, préte à suivre ces consoils. se disposait à tuer son fils, lorsqu'un sage qui était auprès d'elle la reprit fortement en se moquant d'elle : « Est-il possible, bui dit-il que vous soyez sotte et insensee à en point que vous vouliez tuer votre fils que vous avez actuellement sans même savoir si vous aurez ou non les lils qui ne sont pas encore nes " ....

<sup>(1)</sup> Of Johan are dominions, t. I, p. 180-181.

#### CHAPITRE II

Nº 258.

(Trip., XXIV, 8, p. 70 c.)

Celui qui alla sar la mer pour chercher de l'aloès (1).

Autrefois le fils d'un mattre de maison était allé en mer pour recueillir de l'aloes; après en avoir amasse pendant plusieurs années, il tinit par en avoir une charretée qu'il rapporta chez lui; il se readit au marche pour le vendre; mais, à cause de la cherte de cette denree, on définitive, il ne se présenta pas d'acheteur; notre homme passa donc plusieurs jours sans parvenir à s'en défaire; il se lassa de l'attente et en concut du depit; or, il vit un homme qui vendait du charbon de bois et qui parvenait à s'en défaire promptement; il pensa donc que le mieux était de brûler son aloes pour le transformer en charbon de bois et qu'alors il le vendraît promptement. Aussitôt il le brûla, le reduisit en charbon et alla sur le marche pour le vendre; mais il n'en obtint pas même le prix d'une deni-charretée de charbon de bois ordinaire...

<sup>(1)</sup> Cf. Julien, les deuddins, t. H. p. 38. Le traduction de Julien est fantive purce qu'elle a mécanin le seus des mots lettes chanci désignant le partient qui s'entimes dans l'onn, c'est-à-dire l'ulois.

Nº 259.

(Trip., XXIV, S. p. 70 r.)

Le voleur qui a dérabé une pièce de soie brodée et s'en sert pour envelopper des lapis.

Autrefois un voleur entra dans la demeure d'un homme riche; il déroba une étoffe de soie brodée dont il se servit pour empaqueter de vieux tapis déchirés et des objets de toutes sortes. Il fut un sujet de risée pour les gens sages...

Nº 260.

(Trip., XXIV, 8, p. 70 r.)

Celai qui semait des graines de sésame rôlies (1).

Autrefois un sot avait mangé des graines de sésame crues et les avait trouvées manvaises; en ayant mangé ensuite après les avoir fait griller, il les trouve excellentes; il pense alors: « Le mieux est de les semer tontes grillées et ainsi j'en obtiendrai d'excellentes. » Il grilla donc de ces graines et les sema; mais jamais elles ne purent germer...

<sup>1,</sup> Lf Jellien des Avadanon, t. 1, p. 229-230.

Nº 201.

Trip., XXIV, 8, p. 70-r"-v".)

Apologue de l'eau et du feu 1

Autrefois un homme avait besoin pour quelque usage de feu et d'eau froide. Alors il couvrit son feu; puis il plaça par-dessus une cuvette pleine d'eau. Quand ensuite il voulut se servir du feu, son feu était entièrement éteint, et, quand il voulut prendre de l'eau froide, son eau était devenue chaude. Ainsi il avait perdu à la fois son feu et son eau froide...

Nº 262.

(Trip., XXIV, 8, p. 70 vt.)

L'homme qui imitait le clignotement des yeux du voi (2).

Il y avait autrefois un homme qui desirait gagner les bonnes graces du roi et qui demanda à d'autres personnes comment ou y pouvait parvenir. Quelqu'un lui dit: « Si vous desirez gagner les bonnes graces du roi, il vous faut l'imiter dans tout son extérieur. « Notre homme, étant allé auprès du roi, remarqua que les youx du roi étaient clignotants et se mit aussitôt à imiter le clignotement du roi. Celui-ci lui demanda : « Étes-vous malade ? Avez-vous reçu un coup d'air ? pourquoi vos yeux sont-ils clignotants ? » L'autre répondit : « Je n'ai point mal aux

<sup>1)</sup> Cl. Jahren, les Apablyas, † 1, p. 236-258. 2) Cl. Jahren, les Apablyas, † 1, p. 171-175.

yeux et je n'ai point reçu de coup d'air: mais je desire gagner vos bonnes grâces, et, comme j'ai remarque que vos yeux étaient clignotants, j'ai imité Votre Majesté. A ces mots, le roi entre dans une grande colère; il ordonna à ses gens de lui faire suhir toutes sortes de mauvais traitements et de l'expulser hors du royaume...

Nº 263.

(Trip., XXIV, 8, p. 70 v.)

Guérison des plaies failes par des coups de fouet 1).

Autrefois un homme avait été fustigé par ordre du roi : après avoir été fustigé, il s'enduisit de crottin de cheval afin d'amener une cicatrisation plus rapide de ses plaies. Ce qu'ayant vu, un sot fut transporté d'aise et s'écru: le suis bien content d'avoir trouvé ce remède pour guérir les plaies. « Dès san retour, il dit à son fils : « l'astigezmoi sur le dos ; j'si trouvé un bon remède dont je desire faire l'essai. « Son fils le fustiges danc sur le dos, puis il l'enduisit de crottin et notre homme se crut fort habile...

Nº 264.

(Trip., XXIV, 8, p. 70 vs.)

L'homme qui voulut échanger le nez de sa femme contre celui d'une autre.

Autrofois un homme avait une femme qui était belle, mais

11; Cf. Julien, les Abundani, t. 1, p. 231-231; - Nopez plus limible nº 17;

qui avait un vilain nez. Étant sorti, il aperçut la femme d'un autre dont le visage était regulier et le nez fort beau. Il fit alors cette réfléxion: « Ce que j'ai de mieux à faire c'est de lui couper le nez et de le mettre sur le visage de ma femme; ne sera-ce pas bien? » Aussitôt donc il ceupa le nez de cette femme et le rapporta chez lui; puis il cria en toute hâte a sa femme; « Sortez vite; je vais vous denner un beau nez. « Sa femme étant sortie, il mi coupa aussitôt le nez et lui mit sur le visage le nez de l'autre; mais le nouveau nez ue tint pas et en outre elle avait perdu l'ancien; ce fut donc hien vainement qu'il fit endurer à sa femme de grandes souffrances...

Nº 205.

(Trip., XXIV, 8, p. 70, v-71 r.)

Le pauvre homme qui brûla son vétement grossier.

Il y avait autrelois un homme pauvre et misérable qui, en travaillant pour quelque étranger, avait obtenu de lui un vêtement grossier; il s'en était revêtu lorsqu'un homme le vit et lui dit; « Votre famille est honorable et vous êtes le fils d'un homme de haute condition; pourquoi vous revêtez-vous de ce vêtement grossier et dechiré? je vais vous enseigner maintenant le moyen de vous procurer un habillement merveilleux; vous n'avez qu'à suivre mes préceptes; je ne vous tromperai point. « Le pauvre homme tont joyeux se conforma avec respect à ce qu'il lin disait; l'autre commença par allumer un feu devant lui, puis il lui dit; « Maintenant enlevez votre vêtement grossier et mettez-le dans le feu; a l'endroit même où il aura été brûlé, je farai en sorte que vous trouviez un vêtement

bean et merveilleux ». Le pauvre homme enleva donc son vêtement et le mit dans le fou, mais après qu'il l'eût brûlé, ce fut bien vainement qu'il chercha le bean vêtement dans l'endroit où il y avait eu le teu...

Nº 286.

(Trip., XXIV, 8, p. 71 T-)

## Le gardien de montons.

Antrefois il y avait un homme qui était habile à garder les moutons; aussi ses moutons s'étaient-ils beaucoup multipliés et il était parvanu à en avoir des milliers et des myriades; cependant il était d'une avarice extrême et ne voulait rien dépenser. Or il y avait un ingénieux mystilicateur qui eut recours à l'artifice suivant; il alla se lier d'amitie avec lui, puis il lui dit : « Maintenant nous avons contracté ensemble une étroite amitie et nous ne formans vraiment plus qu'une seule personne. Je connais une famille où il y s une belle jeune fille; je vais la demander pour yous afin qu'elle decienne votre épouse. » En entendant ces paroles, le gardeur de moutons fut très joyeux; il donna beaucoup de ses moutons, sinsi que toutes sortes d'objets précieux. A quelque temps de la notre homme lui dit encore : « Votre femme a mis au monde aujourd'hui un fils, « Le gaedeur de moutons, qui n'avait eu encore aucune entrevue avec sa femme, fut très heureux en apprenant qu'elle avait enfante et donna encore des presents pour elle. Enfin notre homme vint lui dire plus tard : « Votre tils, qui était ne, maintenant est mort, » A cette nouvelle, le gardour de moutous éclata en pleurs et poussa des lamentations sans fin...

Nº 267,

(Trip., XXIV. 8, p. 71 m.).

## Louer les services d'un potier-

Antrefois un mattre brahmane voulait tenir une grande réunion; il dit a son disciple : " J'ai besoin d'ustensiles en terre pour n'en servir lors de cette réunion. Louez nour moi les services d'un potier que vous irez me chercher au marche. » Ce disciple se rendit donc chez le potier; or, en ce moment, un homme arrivait sur la place du marche avec son and charge d'ustensiles en terre qu'il voulait vendre; mais, en un instant. l'anc les brisa tous; le marchand s'en retournait chez lui en pleurant et en s'affligeant, lorsque le disciple, qui avait vu toute cette scène, lui demanda : « Pourquoi soupirer et vous attrister ainsi ? » L'autre lui repondit . « Je m'etais ingenie et fatique pendant plusieura années et j'avais ainsi reussi à faire ces astensiles: l'allais au marché pour les vemire lorsque ce mechant ane en un instant les a tous brises. Voila pourquoi je suis afflige. - En entendant et en voyant cela, le disciple dit tout joyeux : « Cot and est un animal merveilleux; ce qui a ete fabrique au prix d'un long temps, il pout le détruire en na moment le vais l'acheter. » Le potier le lui veudit avec plaisir et il revint monte sur la bète. Son mattre lai demanda : « l'ourquoi ne m'amenezyour pas un potier? A quoi sert cet ane? Son disciple repliqua : « Cet ane est plus habile que le potier. Cor les ustonsiles que le potier mei beaucoup de temps à fabriquec. Il les détruit en un instant. Son maître lui dit alors : "O grand sot sons intelligence! les objets que cet une vient de pouvoir détruire, il serait incapable d'en fabriquer un seul, même en cent ans. ....

Nº 208.

(Trip., XXIV, 8, p. 71 r-v\*.)

## Le trafiquant qui déroba de l'or (1).

Il y axait une fois deux trafiquants, qui voyageaient ensemble pour faire du negoce; l'un d'eux vendait de l'or et le second vendait de l'étoile de leou-lo (tûla = coton); quelqu'un ayant schété de l'or, le fit chanffer pour l'éprouver; or, le second marchand deroba l'or que cette personne vensit de faire chanffer et se servit de son étoile de leou-lo (tôla) pour l'envelopper; mais l'or était encore chaud et c'est pourquoi il brûla entierement l'étoffe. L'affaire fut ainsi déconverte et il perdit à la fois l'or et l'étoffe...

Nº 260.

Trip., XXIV. 8, p. 71 ve.)

Conper l'arbre pour en prendre les fruils 2).

Autrefois le roi d'un royaume avait un bel arbre, haut, large et fort grand, qui produisait toujours d'excellents fruits, doux au goût et exquis. Un homme étant venu auprès du roi, celui-ci lui dit : Sur cet arbre vont pous-

<sup>1</sup> C.L. Julien Jes Apaddans, L. L. p. 236-210

<sup>12</sup> Gf. Julien her tambleur, t. I. p. 168-110, on les conclusions morales sont traduites.

ser des fraits exquis: ponvez-vous les manger ! « L'autre répondit; « Cet arbre ést haut et large; même si je vou-lais manger les fraits, comment pourrais-je les prendre ! « Mors il conpa l'arbre dans l'espérance de prendre les fruits, mais il n'en trouva aucun et la peine qu'il s'était donnée fut inutile; il voulut ensuite remettre l'arbre débout; mais celui-ci était mort et dessèche et il n'y eut aucun moyen de lui rendre la vie...

Nº 270.

(Trip., XXIV, 8, p. 71 vs.)

## Le transport de la houne eau-

Antrefors, if y avait un village qui etail a ning vojanas de la ville royale; dans ce village se trouvait une cau exquise; anssi le roi avait-il ordonné que les habitants de ce village fussent charges de lui apporter chaque jour de cette excellente eau; les habitants; excédes de cette corvoe, voulaient tous emigrer et aller loin de ce village, mais le chel du village leur dit : » Ne partez point; j'irai parler au roi pour qu'il change les cinq vojanas en trois : ainsi vous serez plus près et les allées et venues no vous fatigueront plus, a Il alla en effet parler au roi qui tit cette modification en sa faveur et reduisit les vojamas à trois; à cette nouvelle, les habitants furent transportes de joie; quelqu'un rependant leur dit : « Co sont toujours les cinq vojamis d'autrelois et rien h'a été change. " Mais eux, quoique entendant ce discours, sjoutaient foi à la parole du roi et c'est pourquoi ils ne voulurent plus jamais partir ...

N=271.

(Trip., XXIV, 8, p. 71 v.)

Le miroir dans le coffret précieux.

Autrefois il y avait un homme qui ciait pauvre (f) et miserable; il était fort endette et n'avait aucun moyen de se libérer. Il s'enfuit alors et s'en alla dans une région déserte; il trouva un coffret plein de joyaux; un miroirétait appliqué au-dessus des joyaux et les recouvrait comme un couverele. Quand le pauvre homme ent vu ce coffret, il fut très joyeux; il l'ouvrit aussitôt et aperçui alors un homme dans le miroir; saisi d'effroi, il joignit les mains et dit : « Je pensais que ce coffret vide ne contenait rien du tout; je ne savais pas, seigneur, que vous étiez dans ce coffret; ne vous fachez pas contre moi. »...

Nº 272.

{Trip., XXIV, 8, p. 72 r.,

Celui qui abima les geux du rei dout des cinq abhijhas (2).

Il y avait autrefois un homme qui était entre dans les montagnes pour y étudier la sagesse et qui était parvenu à obtenir les cinq pénétrations surnaturelles; sa vue divine voyait au travers des choses et il pouvait apercevoir à l'intérieur de la terre les joyaux précioux de toutes

<sup>(1)</sup> Linez & artilen de A.

<sup>(2)</sup> Cl. Julien, fee Anubleau, t. I. p. 201-206.

sortes qui s'y trouvaient unches. Le roi du pays fut informé, et, tout joyeux, dit à ses ministres; « Comment fautil faire pour que cet homme reste toujours dans mon
royaume et n'aille pas ailleurs, en sorte que mon trèsor
puisse a'aurichir de toutes sortes d'objets précieux? « Un
sot ministre se rendit alors auprès du rai et lui arracha
les deux yeux qu'il capporta au roi en disant: « Comme je
lui ai arrache les yeux, il ne pourra plus s'en aller et
devra toujours rester dans ce royaume ». Mais le roi lui
repliqua : « Si j'avais un vif desir que ce rsi demeuratici,
c'est parce qu'il pouvait apercevoir tout ce qui était cache
dans la terre ; unis maintenant que vous avez détruit ses
yeux, quel besoin ai-je qu'il reste ici? » …

Nº 273.

(Trip., XXIV, 8 p. 72 r'.)

Celui qui fit périr son tranpeau de bienfs (1).

Il y avait autrefois un homme qui possedait deux cent cinquante boufs et qui les menait constamment a la recherche des eaux et des pâturages pour leur donner à manger suivant les saisons; un jour, un tigre dévora un de ses boufs. Le propriétaire des boufs fit cette réflexion; « Puisque j'ai perdu ce bouf, mon troupeau n'est plus complet; à quoi me servent donc les autres ? « Il les mena sur le bord abrupt d'un ravin profond et les pousse dans le fond de l'abime, en sorte qu'il les fit tous périr...

J.G. Jation, In Anaditous, t. J. p. 197-108, on in conclusion morale est icaduate integralement

Nº 274.

Trip., XXIV, 8, p. 72 r.

Celui qui but l'eau du tuyau en bois (1).

Autrelois, no homme qui marchait se tranva tort altere; il aperçut de l'eau pure qui coulsit dans un tuyau en bois; il alla en boire. Quand il ent assez bu de cette eau, il leva les mains et dit au tuyau de bois; a l'ai fini de boire; que l'eau ne vienne plus. « Mais, quoiqu'il eût prononcé cette parole, l'eau continuait a confer comme auparavant. Il dit alors avec colère; « l'ai fini de boire et je vous ai dit de ne plus venir; pourquoi danc venez-vous? « Quelqu'an le vit et lui dit; « Vous n'êtes qu'un grand sot et vous êtes dépourvu de toute intelligence; pourquoi ne vous en allez-vous pas, au lieu de dire à l'eau de au plus venir? « Alors il l'entraine et l'emmena ailleurs...

Nº 275.

Trip., XXIV, 8, p. 72 r-73 v.

Celui qui vit la maison bien lautigeonnée d'un autre homme (2).

Autrefois, un homme était alle chez quelqu'un, il remarqua que, dans cette maison, les murs étaient lien hadigeonnés et que le sol était bien uni, en sorte que tout

(2) Cl. Jidian, fex Acustituas, 1 1, p. 111-115.

<sup>(</sup>I) Cf. Julico, les Avadémis & H. p. 51-54, on les réflexions morales qui accompagnent cet apologue mont traduites.

emit d'ane propreté fort agréable; il demands au maître de la maison avec quoi il avait compose son hadigeon pour obtenir une si belle apparence : l'autre lui répondit : . Je prends de la balle de riz que je fais macérer dans de l'em, en sorte qu'elle s'échauffe, puis je la mêle au mortier pour en enduire les parois et c'est ainsi que l'obtiens ce resultat. Notre sot lit alors cette reflexion; « Si il emploie simplement de la balle de riz, je feral mieux de composer mon badigeon en me servant du riz bii-même; les murs deviendront d'une blancheur éclatante et l'enduit sera égal et beau. « Il prit donc du riz qu'il môle à du mortier pour en enduire ses murs, espérant ainsi obtenir un badigeon egal et parfait ; mais, au contraire, il out des hosses et des creux et tous les murs se fendillèrent; il avait ainsi gaspillé inutilement son riz sans en retirer aucun avantage; il out mieux fait de l'employer a des charités, grace auxquelles il se serait acquis quelques merites...

Nº 276.

(Trip., XXIV, 8, p. 72 va.)

## La guérison de la valeitie.

Autrefois, il était un homme qui n'avait point de cheveux sur la tête; en hiver, il avait grand froid; en éte, il souffrait de la chaleur; en même temps, il etait pique pur les moustiques, et jour et unit il était tourmenté; cela lui était fort péculde. Or, il y avait un médecin qui était fort savant dans son art; ce chauve se rendit donc auprès de lui et lui dit : « Je desire, è grand maître, que vous me guérissiez. » Cependant, ce medecin était lui-même chauve; il enleva donc son bonnet et lui montra sa tête en hai disant : « Moi aussi je souffre de cet inconvenient et j'en suis tourmente. Si je savais traiter cette infirmité de manière qu'on put en guerir, c'est moi que l'aurais du d'abord suigner pour m'affranchir de ces ennuis »...

#### N- 277.

(Trip., XXIV, 8, p. 72 v.)

### Les démons piçacas 1).

Il y avait autrelois deux demons p'i-chò-tou picaca) qui possedaient en commun (2) un coffre, un baton et un soulier : ces deux démons enrent une contestation, chacun d'eux voulant avoir ces objets; leur dispute dura un jour entier sans qu'ils pussent se mettre d'accord ; un homme survint slors et, ayant vu cela, leur demanda : « Qu'ont donc de si merveillaux ce coffre, ce băton et ce soulier pour que vous vous disputiez avec tant de colere? » Les deux démons lui répondirent : a De ce coffre qui est à nous, on peut tirer tous les objets qui servent à la vie tels que vêtements, boissons et aliments, coussins pour le lit et convertures; tout cela en sort. Celui qui tient le bâton. ses ennemis se soumettent et n'osent pas se quereller avec lui. Celui qui met ce sonlier peut, grâce a lui, uller on volant sans que rien lui fasse obstacle, a Quand notre hommeeut entendu cette reponse, il dit aux deux démons :

<sup>(</sup>I) Of Juden, let Armidans 1. U. p. 800;

<sup>(2)</sup> H. James traduit becautement - and possedatent character on coffee, an laten of an acother, - Phys loin, if difference - Cet humme professions dear coffree et les deux hatens, character les deux sandres et - anvola. - Mais, là encure, le mot a dans - ast une adjonction fautive du traducteur, qui, dans le péricifactoir deux sculliers, suppose deux coffres et deux labore. En réalife, il n'est apostion dans toute l'histoire que d'un coffre, un baten et un voulier.

«Éloignez-vous un pen; je vais faire entre vous un partage égal. « A ces mots, les demons se retirérent aussitôt à l'écart. Notre homme alors prit dans ses bras le coffre, empoigna le bâton, chaussa le soulier et s'envola. Les deux demons, tout penauds, se trouvèrent n'avoir plus rien du tout. L'homme lenr dit: « J'ai pu supprimer ce qui causait votre dispute et j'ai fait en sorte maintenant que vous n'avez plus aucun sujet de querelle. »...

#### · CHAPITRE III

Nº 278.

(Trip., XXIV, 8, p. 73 r.)

Les trafiquants dont le chamean est mort (1).

Voici un apologue : des commerçants voyagement pour aller trafiquer; au milieu du chemin un de leurs chameaux vint à mourir; la charge qui était sur ce chameau était faite de beaucoup d'objets précieux et rares, d'un tapis de première qualité fin et souple et de toutes sortes de marchandises. Quand le chameau fut mort, on le deponilla de sa peau; le chef des marchands lit interrompre leur voyage à deux de ses suivants, les fit asseoir et leur dit : a Veillez bien sur cette peau de chameau de peur qu'elle pe soit movillée et ne se pourrisse. « Quelque temps après il se mit à pleuvoir; ces deux hommes, dans l'excès de leur stupidité se servirent du magnifique tapis pour recouvrir cette peau; ce tapis de premiere qualite fut entierement mouillé et pourri. La valeur de la peau et celle du tapis étaient fort différentes; c'est par stapidité qu'ils se servirent du tapis pour recouvrir la peau.

Les gens de ce monde agissent aussi de même. Le fait de ne pas tuer (d'êtres vivants), est comparable au tapis

P Cf Julien, fes Arominos, t. II, p. 98-00.

blanc; la peau du chameau est comparable aux cichesses; la pluie qui mouille et qui pourrit est comme la conduite déreglée qui cause la ruine des bonnes actions; la defense de tuer est la cause merveilleuse et suprême qui fait se réaliser le corps de la Loi du Buddha. Cepondant les hommes ne peuvent pas observer cette défense; ils se bornent à employer leues richesses à constraire des stippas et des temples et à faire des offrandes aux assemblees de religieux; ils négligent l'essentiel pour s'attacher a ce qui a le moins d'importance; ils ne recherchent pas ce qui est principal; ils restent donc ballottes dans les cinq voies; sans qu'aucun d'eux soit capable d'en sortir. Ainsi l'homme qui met en pratique la religion doit employer tout son ceur à observer la défense de tuer.

N=279.

(Trip., XXIV, 8, p. 73 r.)

Celui qui frollait une grosse pierre.

Voice un apologue: Un homme frottait une grosse pierre et y appliquait tous ses efforts pour en faire, après plusieurs jours ou mois, un petit jouet en forme de bœuf. Le travail qu'il faisait était énorme et le résultat qu'il se proposait fort insignifiant.

Les gans de ce monde agissent de même : frotter la grosse pierre est comparable au fait de s'appliquer avec beaucoup de peine à l'étude; le petit bœuf fabriqué est comparable à la renommée dont la valeur est discutable; en effet, ceux qui étudient examinent à fond des subtilités et pénétrent largement des connaissances nombreuses; ils devraient marcher sur leurs pieds et aller au loin chercher le fruit vainqueur; mais, au lieu de cela, ils recherchent la renommée, sont arrogants et font montre de leur superiorité; par la ils n'aboutissent qu'à augmenter leurs malhours

Nº 250.

(Trip., NXIV, 8, p. 73'r"-v".)

Celui qui aurnit contu manger ane demi-galette (1).

Un homme, ayant faim, se mit à manger sept galettes frites; quand il en ent mange six et demie, il se sentit rassusie; cet homme éprouva alors de la colère et du regret, et, se frappant lui-même de la main, il dit : « Si je suis maintenant rassusie, c'est à cause de cette moitié de galette; ninsi donc les six galettes précédentes ont été inutilement gaspillées; si cette demi-galette pouvait apaiser una faim, j'aurais dû la manger la première »...

Nº 281

(Trip., XXIV, 8, p. 73 V.)

L'excluse qui garda la porte.

Un homme qui voulait aller au toin donns cet ordre à son esclave : « Cardez bien la porte et en même temps veillez sur l'ane et son licon. « Après que le maître fut parti, on fit de la musique dans une maison voisine : l'esclave, désirent de l'entendre, ne put plus rester en place :

<sup>(1)</sup> Lf Jolien, for Jeroldons, L. I., p. 227-228.

alors il attacha avec le licou la porte sur le dos de l'ane et, emmenant le tout, il alla au lieu des réjouissances pour y étouter la musique qu'on faisait. Après que l'esclave fut parti, des voleurs emportérent tous les objets de quelque valeur qu'étaient dans la maison. Quand le maître revint de voyage, il demanda à son esclave ou étaient tous ses objets precieux; mais l'esclave lui répondit : « Mon maître, vous m'aviez confié la porte, l'âne et sou licou; pour ce qui est du surplus, je n'avais pas à m'en occuper. » Son maître répliqua : « Si je vous avais laisse pour garder la porte, c'était précisément à cause de ces objets de valeur; maintenant que ces objets sont perdus, qu'ai-je a faire de la porte ? »...

Nº 282.

(Trip., XXIV, 8, p. 73 v.)

### Le breuf voté.

Des villageois avaient volé ensemble un houf de labour et ensemble l'avaient mangé. Celui à qui on avait pris le bout suivit ses traces et arriva dans ce village; il appela les villageois et les interrogea sur la manière dant la chose s'étuit faite; il leur demanda: « N'étiez-vous pas dans ce village? » Les voleurs répondirent : « Pour nous, en verite, il n'y a pas de village. « Il leur demanda encore : « Dans votre village il y a un étang; n'est-ce pas au bord de cet étang que vous avez ensemble mangé le bout? » Ils répondirent : « Il n'y a pas d'étang. » Il leur demanda encore : « A côté de l'étang n'y a-t-il pas un arbre ? « Ils repondirent : « Il n'y a pas d'arbre. « Il leur demanda encore : « Quand vous avez volé le beuf, n'étiez-vous à

l'Est de votre cillage? « Ils répondirent ; « Il n'y a pas d'Est », il leur demanda encore ; « Quand vous avez volé le bend, n'était-ce pas midi ? « Ils répondirent ; « Il n'y a pas de midi » L'autre alors de leur dire ; « On aurait pa admettre vos réponses depuis le moment où vous avez prétendu qu'il n'y avait pas de village, jusqu'a celui on vous avez prétendu qu'il n'y avait pas d'arbre ; mais comment se pourrait-il faire que dans le monde il n'y eût pas d'Est et pas d'heure ? Je connais par la que vous mentez et que vous n'étes aucunement digne de foi. N'avez-vous pas vole et mangé le bœuf ; » Ils répondirent ; « Nous l'avons en effet mange !, »…

#### Nº 283.

## (Trip., XXIV, 8, p. 73-v\*.)

## Le pauvre homme qui îmita le cri du canard,

Autrefois, dans un royaume etranger, en un jour de rejouissance qui était une lête religieuse, tontes les femmes prenaient des fleurs d'utpala yeou-po-lo pour en orner leurs cheveux. Or, il y avait un pauvre homme a qui sa femme dit : « Si vous pouvez vous procurer des fleurs d'utpala, et que vous veniez les mettre à ma disposition, je resterai votre épouse; mais si yous ne le pouvez pas, je vous abandonnerai. « Son mari était depuis longtemps habile à imiter le cri du canard; il entra donc dans un etang du roi en imitant le cri du canard pour voler des fleurs d'utpala; en ce moment, le gardien de l'étang fit

<sup>1.</sup> Cel apolegue oftre su intérêt tout particuler phisqu'il nous montre terret de la penseu philosophique un moment on alle recommit le curutera da necessaité qui est intérent aux categories du temps et de l'espece-

cette demande: « Qui est dans l'étang? » Alors ce panvre homme laissa echapper cette reponse: « Je suis un canard » Le gardien l'appréhenda et le mena auprès du roi, en chemin, l'homme « remit à imiter fort exactement le cridu canard, maîs le gardien de l'étang lui dit : « Vous ne l'avez pas fait précèdemment (I); à quoi vous sert de le faire maintenant? »...

Nº 284.

(Trip., XXIV, 8, p. 75 c.)

Le chacat qui fut frappe par une branche d'arbre.

Voici un apologue: Un chacal était sous un arbre lorsque, par le souffle du vent, une petité branche se cassa et vint à tomber sur son dos; aussitôt fermant les yeux et ne voulant pas voir l'arbre, il s'en éloigne en toute hate; il arriva dans un lieu découvert et y resta jusqu'au soir sans oser revenir; cependant il aperçut de loin les branches du grand arbre qui, sous le souffle du vent, s'egitaient en hauf et en bas; il dit alors : « Il m'appelle », et aussitôt il revint se mettre sous l'arbre (2....

I triund le gordieu a demande précédemment qui était dans l'étans, income aurait du repondre en continuant a inuter le cri du comard Maintenant qu'il « est fait premire, il ne donners plus le change à personne.

<sup>2.</sup> Ainst co choost claif agest decreeounable quand if portit que quand il revint. Juns les deux ras, il interpretà des faits fortuits comme suis enssent eté intentionnels : il avail cru en effet que l'arbre d'abord avail roulu le trapper et ensuite l'avail appone

Nº 285.

Trip., XXIV. 8, p. 7h r.

Les jeunes enfants qui se disputaient sur la vraie nature de quelques poils.

Autrefois deux jennes enfants étaient entrés dans une rivière pour s'y ébattre; ils trouvérent au fond une poi-gnée de poils; l'un d'eux dit: « C'est de la burbe de rsi , « l'antre dit: « C'est du poil d'ours. » Il y avait alors sur le bord de cette rivière un ascéte, et, comme les deux jennes enfants ne pouvaient trancher leur différend, ils allèrent auprès de lui pour qu'il décidat la question en litige. L'ascote prit alors du riz et des graînes de sésame : après avoir mâché cela dans sa bouche, il le cracha dans la paume de sa main et dit aux enfants : « Ce que j'ai dans ma main ressemble a de la fiente de puon » l'uis cet ascète refusa de répondre à aucune autre question ; tout le monde sut cela,

Dans ce monde, les sots font de même. Au moment ou on explique la Loi, ils s'amusent à discuter sur toutes sortes de principes sans repondre sur la vraie doctrine; ils sont semblables a cet ascete qui ne répondait pas à ce qu'on lui demandait et qui fut l'objet de la risée universelle. Les propos dérèglés et vains sont eux aussi comparables à la réponse de cet ascète [1].

<sup>(1)</sup> Con reflexions marries semblant eine toet mat appropriess à l'apalemps ci-dessus dont le real seus doit cles de hundres que les questions que ne sont pas des questions concernant le religion sont ouscours.

Nº 286.

(1 rip., XXIV. p. 74 r.)

## Le médecia qui voulut guérir le bassa.

Un homme qui s'était avisé de s'affliger d'être bossuavait prié un médecin de le guérir; le médecin le frotta avec du beurre; il le mit entre deux planches, puis il presso de toutes ses forces; mais il ne s'apercut pas que les yeux du hossu lui sortaient de la tête au même moment...

Nº 287.

(Trip., XXIV, 8, p. 74 r.)

Les cinq hommes qui avaient acheté une servante et qui voulaient tous la faire travailler.

Cinq hommes avaient acheté ensemble une servante; l'un d'eux lui dit de laver ses vétements; un autre à son tour lui donna le même ordre; elle répondit au second; « Je vais d'abord laver les vétement du premier. » Mais il se mit en colère et lui dit. » Je vous si achetée en même temps que le premier; pourquoi ne vous occupez-vous que de lui? » Il lui donna alors dix coups de fouets. De même, successivement, les cinq hommes lui donnérent chacun dix coups... (1)

<sup>(1)</sup> Ire la même mamére, les cinq akandhas tourmentent incessamment notre corps.

N= 288.

(Trip., XXIV, nº 8, p. 7h r.)

Le musicien qui faisait de la musique.

Un musicien faisait de la musique devant le roi ; celuici lui avait promis mille pièces de monnaie ; mais, quand il les réclama, le roi ne les lui donna pas et lui dit: « Quand vons faisiez de la musique, vous avezamuse mes oreilles d'un vain son : en vous donnant des pièces de monnaie, j'amuserai aussi vos oreilles (1). »...

Nº 289.

(Trip., XXIV, 8, p. 74 r'-v'.)

Le mattre qui avait mal à ses pieds et qui les avait confiés à ses disciples.

Un maître avait deux disciples ; il les charges de s'occuper chacun de l'un de ses pieds pour le frictionner de temps à autre. Ces deux disciples se jalousaient constamment ; l'un d'eux s'étant absenté, l'autre empoigna le pied que devait frictionner celui-ci et l'écrasa avec une

<sup>(</sup>i) Il semble que le roi all jugé suffisant de laire unter les pièces de nommie suits les donner au musicien, estimant qu'il était juste de payer le son par de son. Dans la rédaction de ce conte telle qu'elle se trouve dons le Yong kin me le hing et telle qu'elle a été traduite par Julien (Araddaux, t. 1, p. 108-109), le res repond : - \$1 je vans accordais le somme promise, je vous accordenis quelque chose de solide pour du son. -

pierre; quand le premier révint, il fut irrité de ce qui s'était passé; il empoigna le pied que frictionnait l'autre, et, à son tour, l'écrasa...

N= 290.

Trip., XXIV, 8, p. 74 v.

La têle et la queue du serpent se disputant à qui ira la première (V).

La queue d'un serpent dit à la tête : « C'est moi qui dois aller devant, » La tête lui répondit : « J'ai toujours été devant ; pourquoi ce brusque changement ? « La tête resta en effet devant ; mais, comme la queue s'était enroulée autour d'un arbré et ne lui permettait pas de partir, elle laissa alors la queue aller devant : tout aussitôt elles tombérent dans une fosse pleine de feu et y moururent brûlées...

Nº 291.

(Trip., XXIV, S. p. 74 v.)

L'homme qui desiruit raser la barbe du roi.

Autrelois un roi avait un homme qui lui était fort dévoné et qui, sur le champ de bataille, exposa sa vie pour sauver celle du roi, en sorte que celui-ci put être sain et saul. Le roi, très content, lui promit de lui accorder tout ce qu'il désirerait et lui demanda: « Que réclamez-

<sup>(1)</sup> Cf. fo Nº 181 of Julion, fee Aundatus, t. I. p. 152-184.

vous ? le satisferai toutes vos envies. « Cet homme répondit : « O roi, quand on vous rasera la barbe, je désire que vous consentiez à ce que soit moi qui vous rase. » Le roi répondit : « Si cela peut vous faire plaisir, j'accomplirai votre souhait. » Une telle sottise de la part de cet homme le rendit la risée de tous ses contemporains ; il pouvait obtenir indifféremment le gouvernement de la moitié du royaume ou le poste de premier ministre et il s'était horné à demander on vil emploi...

N- 292.

(Trip., XXIV, 8, p. 74 v.)

## Exiger zero.

Autrefois il y avait deux hommes qui marchaient de compagnie sue la route ; ils apercurent un autre homme qui avait avec lui un char plein de sesame et qui, se trouvant dans un endroit difficile du chemin, ne pouvait plus avancer : celui qui avait le char leur dit : « Aidez-moi à pousser le char pour le faire sortir de ce passage difficile, « Les deux compagnons lui demandérent : « Que nous donnerezvous? . Le maître du char leur repondit : . Zero est ce que je vous donnerai, a Alors ces deux hommes aidérent à pousser le char, puis, quand on fut arrivé en terrain plat, ils dirent au mattre du char : « Venez nous donner zero. « Il repliqua : « l'ai zero. » Ils insistèrent en lui disant: « Donnez-nous donc zero, » L'un de ces deux hommes dit en riant : « Puisqu'il ne vent pas nous le donner, pourquoi nous en chagriner ? « L'autre homme réplique : « Pour nons donner zéro, il faut nécessairement qu'il possède sero. « Le premier homme reprit : « L'expression zero est une combinaison de deux termes (non-realite) qui n'est qu'un symbole (prajnapti) (1); dans le monde, tous ceux qui s'attachent à la non-realité, s'en vont renaître dans le lieu du non-être. » Le second homme ajouta : « Quand on parle de non-réalité, on designe ce qui n'a ni caractéristique, ni désirs, ni activité. »

Nº 293.

(Trip., XXIV, 8, p. 74 v\*, 75 r\*.)

Celai qui écrasa de son pied la bonche du notable (2).

Autrefois un notable fort riche avait autour de lui des gens qui, dans le désir de gagner ses bonnes graces; lui temoignaient tous le plus grand respect ; lorsque ce notable crachait, quelqu'un des gens qui étaient à ses côtés ecrasait et effaçait aussitôt le crachat avec son pied : un sot, qui ne parvenait pos à faire ce geste le premier, fit cette réflexion : « Quand le notable a crache à terre, tous les hommes ocrasent et effacent son crachat ; c'est quand il va cracher qu'il me faut lui égraser son crachat par avance. « Ainsi donc, au moment precis où le notable allait lancer un crachat, ce sot leva aussitôt le pied et écrasa la houche du notable, lui déchirant les lèvres et lui hrisant les dents. Le notable demanda à ce sot pourquoi il hii avait écrase les levres et la bouche ; l'autre répondit : « A peine votre crachat est-il sorti de votre bouche et estil tombé à terre, que les flatteurs qui vous entourent sont dejà parvenus a l'enlever en l'ecrasant ; quand moi j'ai

<sup>(1)</sup> En d'antres termes, les deux mots **H** pe sont qu'une manière de se faire antendre et ne correspondent à aucune réalité.

(3) Cf. plus haut, le N° 169, et Julien, les Apadéas, L. II, p. 73-75.

voula l'écraser, je ne l'al jamais pu faire ; c'est pourquoi lorsque le crachat allait sortir de votre bouche, j'ai leve le pied pour l'écraser par avance, esperant ainsi gagner vos bonnes graces... «

#### N=203.

# (Trip., XXIV, 8, p. 75 rt.)

Les deux fils qui se partagèrent un héritoge 1.

Autrefois, dans le royaume de Mo-lo, il y avait un ksatriya (tell'a-li) qui, se sentant tres gravement malade et sachant qu'il allait certainement mourir, fit cette recommandation a ses deux fils: « Après ma mort, partagez bien mon heritage. . Les deux fils se conformerent à ses instructions, et, après sa mort, diviserent sa fortune en doux parts. Cependant le frère ainé prétendit que le frère cadet n'avait pas fait le partage d'une manière équitable; survint alors un vieux paysan qui leur dit : " Je vais vous montrer comment on partage les objets de manière que ce soit équitable : tous les objets que vous avez présentement, cassez-les en deux moities. Qu'est-ce à dire : les casser? Cela signifie que les vétements devront être conpes par le milieu pour en faire deux moities, que les plats et les bouteilles aussi devront être casses par le milieu pour en faire deux moitiés; toutes les cruches et les jarres aussi devront être cassées on deux; les pièces de monnaie aussi devront être cussées en deux. De la sorte vous briserezen deux mercezux tous les objets que vous possèdez,» Ils brisèrent ainsi tont ce qu'ils avaient et devinrent un sujet de risce pour le public...

<sup>(1</sup> Cf. Julieg, les Amuldhur, 1, 1, p. 41-82;

Nº 205.

(Trip., XXIV, 8, p. 75 r.)

Ceux qui regardaient fabriquer des jarres.

Voici un apologue: Deux hommes s'étaient rendus chez un potier et le regardaient fabriquer des vases de terre en tournant sa roue avec le pied; ce spectacle ne les lassait pas. Enfin l'un d'eux quitta la place et s'en alla à une grande réunion où il recut en quantité des mets excellents et où on lui donna des objets précieux; l'autre continua à regarder faire les vases en disant; a l'attendrai que j'aie lini de regarder, a Il se laissa ainsi entraîner petit à petit jusqu'an coucher du soleil sans cesser de regarder faire les vases et il perdit de la sorte le bénéfice des vêtements et de la nourriture (qu'on lui aurait donnes)...

Nº 296.

(Trip., XXIV, 8, p. 75 re-ve.)

Le reflet de l'or aperçu au fond de l'eau(1).

Antrefois un sot était allé suprès d'un grand étang ; il aperçut au fond de l'eau an reflet qui avait l'apparence d'un morceau d'or pur ; il s'ecria que c'était de l'or et entra aussitôt dans l'eau ; il remus la vase pour le chercher et s'épuisa en efforts sans le trouver; il sortit de l'étang et se

<sup>(1)</sup> Gl. plus hant, le Nº 220 et Julien, les Acadénas, t. f. p. 171-173-

cassit; mais; an hout d'un moment, l'eau étant redevenue claire, il apercut de nouveau la coaleur de l'or ; il rentra derechel dans l'eau et se remit à centuer la vasc pour faire des recherches ; cette fois encore, il ne trouva riun. Sur ces entrefaites, son pere, qui le cherchait, survint et l'apercut ; il lui demanda ce qu'il avait fait pour être à ce point exténue. Le fils répondit a son père : « Au fond de l'eau il y a un morceau d'or rie me suis à plusieurreprises jeté dans l'eau pour remuer la vase et le prendre ; mais je me suis harasse de fatigue sans le trouver. » Le père regarda le reflet de l'or au fond de l'eau et comprit que cet or se trouvait sur un arbre : il le sut parce que ce reflet apparaissait au fond de l'eau; il dit : « C'est sans doute quelque oiseau qui, en volant, tenait ce morceau d'or dans son bec et l'a déposé sur cet arbre. « Le fils alors, suivant l'avis de son père, monta sur l'arbre et trouva Por...

Nº 207,

(Trip., XXIV, 8, p. 75 v.)

Le disciple du deva Brahma voulant façonner des êtres.

Les assemblées de brahmanes disent toutes: Brahma, roi des devas, est le père de l'univers : c'est lui qui a pu façonner tous les êtres. Ce maître formateur de tous les êtres (1), avait un disciple qui dit : « Moi aussi, je puis façonner des êtres de toutes sortes. » En realite, c'etait un sot qui se croyait intelligent ; il dit au deva Brahma; » Je desire façonner des êtres de toutes sortes. » « Gardez-vous d'avoir cette idée, lui répondit le roi des devas Brahma;

<sup>11</sup> Cest-à-dire: Brahma.

vous ne pourriez pas les faconner. « Le disciple se refusa à suivre l'avis du deva et voulut sur le-champ faconner un être ; quand le deva Brahma vit l'être qu'avait façonne son disciple, il lui dit : « Vous avez fait la tête trop grande, le con petit à l'excès, les mains trop grandes, les bras démesurément petits, les pieds trop petits, les talons trop grands ; ce que vous avez fait ressemble à un demon p'ichō-chō (piçaca), »

En se servant de cet apologue, il fant qu'on sache que chaque personne est façonnée par ses propres actes anterieurs et que ce n'est pas le deva Brahma qui peut la faconner (1).

Lorsque les Buddhas préchent la Loi, ils ne s'attachent pas aux deux extrêmes; ils ne s'attachent ni au discontinu ni au continu; c'est de cette manière que le chemin à huit branches enseigne le dharma. Quant aux doctrines heretiques, elles admettent soit le discontinu soit le continu, et, par suite elles produisent un principe d'attachement; elles font d'une manière décevante des ombres de dharma; mais ce qu'elles nomment réalité n'est pas le dharma

Nº 298.

(Trip., XXIV, 8, p. 75 vo.)

Le malade qui mangea de la ciande de faisan.

Autrefois un homme était tombé fort gravement malade ; un bon médecin, après avoir fait son diagnostic, lui dit : « Il vous faut manger regulièrement une livre de viande

Ceri est une remarque préliminaire destinée à rappuler que la religion bond-fluque ne saurait admetire la théorie suvant laquelle les êtres semient façonnés par Brahma.

de faisan et alors vous pourrez guérir. « Ce malade se procura au marché un faisan, et, quand il l'ent entièrement maugé, il n'on mangeu plus aucun autre. Dans la suite, le médecin le revit et lui demanda s'il était guéri : le malade lui répondit : « Vous m'aviez prescrit de manger regulierement de la viande de faisan ; c'est pourquoi maintenant, après avoir fini de manger un faisan, je n'ai plus ose en manger d'autres. « Le médecin reprit : « Si votre premier faisan était fini, pourquoi n'en avez-vous pas mangé d'autres ? Comment se fait-il qu'en vous hornant à manger un seul faisan vous ayez espèré obtenir la guérison ? »...

#### N=200.

Trip., XXIV, 8, p. 75 vº, 76 vo.

Le comédien qui époneanta ses compagnons parce qu'il s'était déguisé en démon 1).

Autrefois, dans le royaume de K'ien-l'o-wei (Gandhara il y avait une bande de comediens qui, à cause d'une disette sévissant à ce moment, allerent chercher à manger dans un autre pays et traversèrent la montagne P'o-lo-sin (Balasena); or, cette montagne était infestée par de méchants démons, des raksas devoreurs d'hommes. Comme ces comédiens passaient la nuit dans cette montagne, ils allumèrent du feu, à cause du vent froid qui souffait et s'endormirent; l'un de ces comédiens, qui souffait du froid, rovétit le coxtume de raksa qu'il portait sur la scène et s'assit devant le feu. A ce moment, quelqu'un de ses compagnons de route, s'étant réveille,

<sup>(</sup>i) Of Julien, her Acoddinas, L. II, p. 38-38.

aperçut un raksa à côté du feu; sans se donner la peine de regarder attentivement, il quitta la place et s'enfuit; cela causa une panique et tous les compagnons prirent leurs jambes à leur cou; celui d'entre eux qui avait revêtu le costume de raksa s'élança à leur suite en courant de toutes ses forces; ses camarades, le voyant derrière eux, pensérent qu'il voulait leur faire du mal et leur terreur redoubla; ils franchireut les montagnes et les rivières et finirent par se précipiter dans un ravin; leurs corps s'y blessèrent et s'y brisèrent et ils se trouvèrent en fort piteux état; lorsque vint le jour, ils reconnurent que celui qui les avait effrayès n'était pas un démon...

Nº 300.

(Trip., XXIV, 8, p. 76 ra.)

## La vieille maisun qu'on disait hantée,

Il y avait autretois une vieille maison qu'on disait hantée par des démons malfaisants : tous la redoutaient et n'auraient pas osé y passer la mit. Or, un homme, qui se prétendait fort courageux, tint ce propos : « Je veux entrer dans cette maison et y dormir pendant une mit. » Il y entra donc et s'y installa pour la unit. Un peu après, un autre homme, qui se prétendait plus courageux encore que le premier, entendit lui aussi des gens qui étaient à côté de lui raconter que dans cette maison il y avait constamment de mechants démons : il voulut aussitot y penètrer et poussa la porte pour entrer ; en ce moment, celui qui était déjà dans la maison crut que c'était un démon et de son côté il repoussa la porte dans l'espoir de l'empêcher d'entrer ; le nouveau venu crut à son tour qu'il avait affaire à un démon. Cès deux hommes luttérent ninsi

jusqu'au jour et alors, s'étant vus, ils reconnurent que ni l'un ni l'autre n'était un démon...

Nº 301.

(Trip., XXIV, 8, p. 76 r - v .)

Les cinq cents pitules réconfortantes,

Autrefois il y avait une femme qui avait des sentiments luxurioux et qui ne se dominait pas; ses desirs sensuels dant devenus extrêmes, elle prit en haine son mari et peusait constamment aux moyens de causer sa perte; elle imagina toutes sortes de stratagemes, mais sans jamais trouver l'occasion favorable. Sur ces entrefaites, son mari fut envoye en mission dans un royaume voisin; sa femme cut recours alors a la machination suivante : elle fabriqua des pilules empoisonnées dans l'intention de faire périr son mari, pais elle dit faussement à ce dernier; » Vous étes envoyé maintenant en mission au loin ; il est à prévoir que vous aurez à souffrir de privations ; maintenant j'ai labrique cinq cents pilules réconfortantes qui pourront vous servir de provisions de bouche et que je vous donne en viatique ; quand vous serez sorti de ce royaume et que vous acriveres dans le pays etranger, au moment où vous surez faim et où vous serez epuise, prenez-les et mangezles. -

Le mari suivit cet avis et, quand il arriva dans le pays etranger, il n'avait encore mangé aucune des pilules ; lorsque l'obscurité de la mit fut complète, il s'arrète pour dormir dans la forêt; mais, craignant les animaux maltaisants, il monta aur un arbre pour être hors de leur portée; par mégarde il laissa ses pilules réconfortantes au pied de l'arbre.

Or, précisément dans cette nuit, cinq cents voleurs, qui avaient volé au roi de ce pays cinq cents chevaux et des objets précieux, vincent s'acrêter au pied de cet arbre : comme ils avaient couru très vite, ils avaient tous faim et soif; ils apercurent au pied de l'arbre les pilules réconfortantes et chacan d'eux en mangea une; l'influence funeste du poison se développa et les cinq cents voleurs moururent tous à la fois.

Cependant, l'homme qui était sur l'arbre aperçui, lorsque le jour fut venu, cette troupe de brigands morts au pied de l'arbre : par ruse, il frappa à coup d'épèes et perça à coups de fléches lours cadavres ; il recueillit les chevaux de selle ainsi que les autres richesses et se reudit en toute hâte dans cet autre royaume; en ce moment même, le roi de cet autre pays, s'étant mis à la tête d'un grand nombre d'hommes, poursuivuit les voleurs à la piste; l'homme et le roi se rencontrérent donc sur la route : le roi lui demanda : « Qui étes-vous et où avez-vous pris ces chevaux ? » L'homme répliqua ; « Je suis originaire de tel pays; j'ai trouvé sur ma route cette bande de voleurs et nous nous sommes attaqués à coups d'épécs et de flèches; ces cinq cents brigands gisent maintenant tous morts en un même lieu sous un arbre. C'est ainsi que le suis entre en possession de ces chevaux et de ces jovaux. Je venais les livrer un roi du pays. Si yous ne me crovez pas, vous pouvez envoyer des gens constater les blessures qu'ont reçues tous ces brigands et regarder l'endroit où ils ont été mis à mort. « Le roi dépêcha alors des hommes de confiance pour aller regarder ce qui en était : ils trouvérent effectivement tout dans l'état où l'autre l'avait dit.

Alors le roi, tout joyenx, lous cet homme qui n'avait jamais en son pareil, et, lorsqu'il fut rentre dans su capitale, il le combla de dignités et de récompenses; il lui fit don d'une grande quantité de joyaux précieux et lui donna en fiel des villages. Les anciens ministres de ce roi en conçurent tous de la jalousie et dirent au roi : « Cet homme est un etranger ; on ne doit pas se fier entièrement à lui ; pourquoi lui accorder soudain une faveur qui dépasse la plus extrême et lui donner des diguités et des récompenses plus importantes que celles dont vous avez gratifié vos anciens ministres ? « L'etranger ent vent de ce propos et dir : « Quel est l'homme assez brave pour oser se mesurer avec moi ? Je lui propose de faire assaut de capacités avec moi en rase campagne: « Les anciens ministres furent penauds et ancun d'eux ne se hasarda à lui tenir tête.

Par la suite, dans ce royaume, il y eut un méchant lion qui vint se camper dans une vaste plaine, coupant ainsi les chemins, tuant les hommes et interceptant les routes du roi; tous les anciens ministres tinrent alors canseil entre eux et dirent: « Cet étranger prétend qu'il est brave et que nul n'ose lui tenir tête. Maintenant, s'il peut encore tuar ce lion, il aura délivré le royaume d'un fléau et sera veziment un heros remarquable. « Quand ils eurent teuu cette délibération, ils en informérent le roi qui, apres les avoir entendus, donna à cet homme un couteau et un bâton, puis l'envoya contre le lion.

Quand l'étranger out reçu cet ordre, il raffermit son courage et se dirigen vers l'endroit où était le lien; dés que le lien l'apercut, il rugit avec impétuosité et s'elança en avant; saisi de terreur, l'étranger se mit à grimper sur un arbre; tandis que le lien, la gueule grande ouverte et la tête levée, se tournait vers cet arbre, notre homme, dans sa précipitation, lâcha le conteau qu'il tenait à la main; ce conteau tomba droit dans la gueule du lien qui en mourat; l'étranger se mit alors à danser de joie et vint informer le roi de sa victoire. Le roi redoubla ses faveurs pour lui; quant aux gens de ce pays, ils s'inclinérent soudain devant sa supériorité et tous le célébrerent...

#### CHAPITRE IV

Nº 302.

(Trip., XXIV, 8, p. 76 v.)

Celui qui savait réciter les règles pour la direction d'un navire, mais qui était incapable de x'en servir ().

Autrefois le fils d'un notable s'était embarque sur la mer avec plusieurs marchands pour aller requeillir des objets précieux. Ce fils de notable était habite à réciter par quels procédés il fallait gouverner un bateau quand on etait en pleine mer : Si, lorsqu'on est en mer, il v a des endroits où les eaux tourbillonneut ou bien reviennent sur elles-mêmes ou bien se brisent contre des ecneils, voici comment il faut gonverner le bateau, voici comment il faut le redresser, voici comment il faut l'immobiliser; il disait mussi à ces gena assemblés qu'il connaissait toutes les manouvres à faire en mor; ces gens, en l'entendant, avaient la plus grande confiance dans ses paroles. Cependant, quand on fut arrive en pleine mer, au bout de peu de temps, le capitaine du hateau tomba malade et mourut soudain. Le fils du notable prit alors sa place; or, quand on arriva au milieu du courant impétueux d'un tourbillon, il se mit à psalmodier : « Voici

<sup>(</sup>I) Of Julien, he Aresidam, I. I. p. 200 21).

comment il faut gouverner le bateau, voici comment il faut le redresser. » Mais le bateau tournait en rond et ne pouvait plus avancer pour aller à l'endroit où etaient les objets précieux ; tous les marchands qui étaient sur ce bateau périrent noyés...

Nº 303.

Trip., XXIV, 8. p. 77 r.

Le mari et sa femme qui avaient fait une convention un sujet d'une galette à manger.

Autrefois un mari et sa femme avaient trois galettes; le mari et sa femme firent un partage et chacun d'eux nunges une galette; mais, comme il restait une galette. ils convincent entre cux que, si l'un d'eux parlait, il ne faudrait pas lui donner la galette; quand ils eurent conclu cette convention, a cause de cette seule galette, aucun d'eux n'osa parler. Au bout de queique temps, des voleurs pénétrérent dans leur maison et se mirent a dérober divers objets jusqu'à ce qu'ils oussent mis la main sur tout ce qui se trouvait la. Le mari et sa femme, à cause de la convention qu'ils avaient faite auparavant, regardaient cela sans mot dire, Les voleurs, remarquant qu'ils ne disaient rien, enleverent alors de force la femme ellemême en présence de son mari : celui-ci, bien que le voyant de ses propres yeux, ne dit encore rien. La femme cependant se mit a crier : « Au voleur! » et apostropha son mari en ces termes : » Quel fou n'étes-vous pas, vous qui, a cause d'une galette, voyez des voleurs sans crier, « Mais le mari battit des mains et dit en riant : a lle ! femme, c'est moi certainement qui ai gagne la galette et jame te la rendrai pas! ....

Nº 305-

(Trip., XXIV, 8, p. 77 P.)

Celui qui, par haine, voulait nuire à un autre 1).

Il y avait autrefois un homme qui etait irrite contre un autre et qui, dévoré de chagrin, ne commissait plus la joie. Quelqu'un vint lui demander : Pourquoi étes-vous triste à ce point? » Il répondit : « C'est parce qu'un homme m'a fait du tort et que je ne suis pas assez fort pour me venger. Je ne sais par quel moyen me venger et c'est pourquoi je m'afflige. « Une personne lui dit alors : « Il y a les incantations des P'i-l'o-lo · Vidyadhara qui pourraient le tuer; mais elles ont cet inconvénient que, si vous ne parvenez pas ainsi à le tuer, c'est vous au contraire que vous tuerez. « A ces mots notre homme ae sentit transporte de joie et dit : « Mon unique désir est que vous me les enseigniez : quand bien même je devrais me tuer moi-même, l'essentiel est que j'aie l'espoir de lui faire du mal »...

Nº 505.

(Teip., XXIV, 8 p. 77, re.)

Celui qui, pour imiter ses ancêtres, mangeait avec précipitation.

Antrefois un homme vint de l'Inde du Nord dans l'Inde du Sud, et, après y avoir demeure longtemps, il y éponsa

<sup>(</sup>I) Cf. Julien, les Acadhane, I. I, p. 207-256.

une fille du pays qui devint sa femme. Un jour cette lemme avait préparé à boire et à manger, pour son mari; dés que le mari reçut sa nourriture il l'avala précipitamment et no put éviter de se brûler; sa femme s'en étonna et lui dit : « Il n'y a pas ici de voleurs qui aient l'intention de déponifler les gens; quelle est donc la chese si urgente qui vous fait vous hâter à ce point et ne pas manger tranquillement? « Le mari répondit a sa femme qu'il avait pour cela une honne raison secrète, mais qu'il ne pouvait la lui réveler.

En entendant ces mots, son épouse pensa qu'il avait quelque récette extraordinaire et elle l'interroges à ce sujet avec insistance; au bout de quelque temps son mari finit par répondre : « Déjà mon grand-pere et mon père avaient la contume de manger toujours précipitamment; maintenant je les imite, et c'est pourquoi je me hâte. ....

Nº 300:

(Trip., XXIV, 8, p. 77, r - v)

Cetai qui goatait les fruits d'amra mangue (1).

Autrefois un notable avait donné quelques pièces de monnaie a un homme en le chargeant d'aller dans le jardin d'un autre homme pour y acheter des fruits d'amra (an-p'o-lo) qu'il désirait manger; il lui avait fait en même temps cette recommandation; « N'achetez que des fruits doux et beaux. « Notre homme, tenant en main ses pièces de monnaie, alla donc pour acheter les fruits ; le propriétaire des fruits lui dit : « Tona les fruits de cet

<sup>(1)</sup> Cl. Julien, for Academa, t, 1, p. 146-147.

arbre sont beaux et bons; il n'y en a pas un seul de manvais; goûtez l'un d'eux, vous pourrez vous en convaincre. « L'acheteur de fruits se dit : « Il faut maintenant que je les goûte tous l'un après l'autre et alors je pourrai les prendre; si je n'en goûtais qu'un seul, comment sauraisje (ce que valent les autres)? « Il prit donc les fruits l'un après l'autre et les goûta tous; puis il les rapporta a la maison. Quand le notable les vit, il en fut dégoûte et refusa de les manger; il les fit tous jeter au loin...

Nº 307.

(Trip., XXIV, 8, p. 77, va.)

Celui qui, parce qu'il avait deux femmes, perdit ses deux yeax (1).

Autrefois un homme avait épousé deux femmes; mais, des qu'il s'approchait de l'une, l'autre s'en irritait; comme il ne parvenait pas à prendre une résolution nette, il se couche donc juste entre ses deux femmes, le corps bien allongé et le visage en l'air ; précisément alors il plut ahondamment, et, comme l'habitation avait des fentes qui laissaient passer la pluie, de l'eau et de la houe tombérent dans ses yeux; cependant, à cause de l'eugagement qu'il avait pris auparavant, il n'osa pas se lever pour se mettre à l'abri, en sorte que ses deux yeux perdirent ensemble la vue...

<sup>[1]</sup> Cf Julien, for Availabras, U.H. p. 68-69.

Nº 308.

(Trip., XXIV, 8, p. 77 v.)

Celui dont on fendit la jone parce qu'il avait fourre du riz dans sa bouche.

Autrefois un homme s'était rendu dans la famille de sa femme, et, voyant cette dernière occupée à moudre du riz, il s'était approché de l'endroit où elle se trouvait, avait pris furtivement du riz et se l'était mis dans la bouche; en voyant son mari, la femme voulut causer avec lni, mais, avant la boucke pleine de riz, il ne put absolument pas lui repondre; comme il avait honte devant sa femme, il n'osait pas cracher ce riz, et c'est pourquoi il ne parlait pas; sa femme, surprise de son mutisme, palpa sa jone avec la main pour voir ce qu'il avait et pensa qu'il lui était venu un abcès dans la bouche; elle dit donc a son père : " A peine mon mari était-il arrivé qu'il a pris soudain un abces dans la bouche, et il ne pent plus du tout parler. » Le père appela aussitot un médecin pour le soigner; le médecin déclara que cette maladie était fort grave et qu'elle nepourrait guérir qu'en faisant une incision avec un conteau; aussitôt donc il tui fendit la bouche avec un coutesu; le riz s'en echappa et toute l'allaire devint manifeste...

Nº 309.

(Teip., XXIV, S. p. 77 vs.)

Celui qui prétendit faussement que son cheval était mort.

Autrefois un homme, monte sur un cheval noir, était alle à la guerre pour attaquer des brigands; par suite de la grande peur qu'il avait, il n'osa pas combattre, il se barbonilla le visage de sang, feignit d'être tué et se concha dans un tus de morts; le cheval qu'il montait fut volé par quelqu'un. Quand les armées furent parties, il voulut retourner chez lui; il coupa alors la queue d'un cheval blane appartenant à quelque autre personne et la rapporta; lorsqu'il fut arrivé chaz lui, il y aut un homme qui tui demanda : « Le cheval que vous montiez, où est-il et pourquoi n'êtes-vous pas monté sur lui? » Il répondit : « Mon cheval est mort; je n'ai rapporté que sa queue. » Un assistant fit alors cette remarque : « Votre cheval était primitivement noir; comment se fait-il que sa queue soit blanche ? » Notre homme resta coi sans répondre et fut la risée de tous...

Nº 310.

(Trip., XXIV, 8, p. 77 v.)

Des hammes vulgaires qui entrent en religion dans le désir d'y trouver teur profit et leur entretien.

Autrefois, un roi avait institué ce règlement : « Tous les brahmanes qui sont dans mon royaume seront astreints à se laver; s'il un est qui ne se lavent pas, on donners immédiatement des ordres pour qu'ils soient employes à toutes sortes de corvées pénibles. » Or, un brahmane tenait, sans s'en servir, une cruche à ablutions et prétendait se laver; mais toutes les fois que quelqu'un lui mettait de l'eau dans sa cruche, il la répandait; il prononça cette parole : « Si je me suis pas assez propre, que le roi luimème me lave. Si je me conforme (en apparence) aux désirs du roi, c'est afin d'éviter ses corvées, » Il prétendait

donc faussement s'être lavé, mais en réalité ne se lavait point.

Tels sont aussi les hommes vulgaires qui abandonnent la vie laique; ils se rasent la tête et portent le vétement sombre, mais, dans leur for intérieur, ils violent les interdictions; ils feignent en apparence d'observer les défenses, mais n'espèrent que tirer des hommes leur profit et leur entretien. En outre, comme celui qui ne cherche qu'a eviter les corvees du roi, ils ont les dehors d'un cramana, mais ils sont en réalité des trompeurs et, comme celui qui tient une cruche sans s'en servir, ils n'ont que l'extérieur (d'un religieux).

#### Nº 311.

(Trip., XXIV, 8, p. 78 P.)

Celui qui perdit en même temps son chameau et sa jarre.

Autrefois un homme avait une jarre pleine de grain; un chameau mit sa tête dans la jarre pour manger le grain et ne put pas l'en ressortir; voyant qu'il ne pouvait l'en ressortir, notre homme se désolait, lorsqu'un vieillard vint lui dire : « Ne vous affligez pas; je vais vous enseigner le moyen de faire sortir la tête du chameau ; si vous suivez mon avis, vous pourrez certainement la faire vite sortir; il vous faut lui couper la tête et alors vous la ferez sortir vous-même. » Notre homme se conforma s ce conseil et coupa la tête avec son couteau; de la sorte il tun le chameau et brisa la jarre. Tout le monde rit d'une pareille sottise...

Nº 312.

(Trip., XXIV, 8, p. 78 r.)

Le rastre qui s'èprit de la fille du roi.

Autrefois un rustre se promenait dans la ville lorsqu'il aperent la fille du roi qui était d'une rare beauté. Il se mit à penser à elle le jour et nuit sans que sa passion put Atre réprimée; il desirait concher avec elle, et comme il ne voyait pas le moyen d'y parvenir, son teint s'altérait et jaunissait; il finit par tomber gravement malade. Ses amis, étant venus le voir, lui demandérent pour quelle cause il se trouvait dans cet état. Il leur répondit : " l'ai vu hier la fille du roi qui est merveilleusement belle et je vondrais coucher avec elle; mais, comme je ne puis y parvenir, j'en suis malade; si je n'y parviens pas, ma mort est certaine. « Ses amis lui dirent : « Nous allons trouver quelque bon stratagème qui vous permettra d'obtenir ce que vous desirez; ne vous tourmentez plus. » Un autre jour, ils vincent le voir et lui dirent : « Nous avona trouvé pour vons un stratagème qui vous fera obtenir la fille du roi, a moins cependant que celle-ci ne soit pas consentante. » En entendant ces mots, notre rustre tout joyeux s'écris en riant : « Je l'obtiendrai certainement!... "

Nº 313.

(Trip., XXIV, 8, p. 78 r.)

Traire l'anesse.

Autrefois les habitants d'un royaume de la frontière ne

connaissaient pas les anes; ils entendirent quelqu'un dire; « Le lait d'anease est excellent »; mais aucun d'eux ne savait ce que c'était. Or donc, ces hommes se procu-rérent un ane male et voulurent traire son lait; tous à l'envi se mirent à le presser avec la main; l'un lui pressait la tête: l'autre, l'oreille; le troisième, la queue; le quatrième, le pied; il y en avait même un qui lui pressait les parties génitales; chacun d'eux désirait être le premier à obtenir du lait pour être le premier à en boire; parmieux, celui qui pressait le membre viril de l'ane s'écria que c'était sa mamelle et ac mit à la traire dans l'esperauce d'en tirer du lait. Tous ces gens s'épuisèrent en efforts sans rien obtenir; ils se fatiguérent vainement sans résultat et devinvent la risée de tout le monde...

Nº 815.

(Trip., XXIV. 8, p. 78 r.v.)

Celui qui avait convenu avec son fils de partir de bon matin.

Antrefois un homme dit, pendant la mit, à son fils :

« Demain il nous faudra aller ensemble dans tel village
pour y reclamer quelque chose. » Ayant entendu ces
paroles. l'enfant, dès que vint le point du jour, partit
sans rien demander à son père et alla tout seul dans ce
lien; quand il fot arrivé là-has, son corps était à bout de
forces et il ne put rien obtenir (de ce qu'il réclamait);
bien plus, il ne put trouver à manger; il était près de mourir de faim et de soil; il revint alors sur ses pas pour chercher son pere; en le voyant venir, son pere lui fit de
vifs reproches en lui disant : « Vous êtes un grand sot et

manquez de toute sagesse; pourquoi ne m'avez-vous pas attendu et étes-vous inutilement allé seul là-bas pour y endurer des souffrances et être la risée de tout le monde?... »

#### Nº 315.

## Trip., XXIV, 8, p. 78 v.

Celui qui apportait un escabeau au roi sur son dos.

Autrefois un roi desira entrer dans un jardin d'arbres acokas pour s'y divertir; il donna alors cet ordre à un de ses ministres; « Prenez à la main un escabeau et apportez-le dans ce jardin pour que je puisse m'asseoir dessus et me reposer. « Or l'homme qu'il avait chargé de cette commission en eut honte et refusa de prendre l'escabeau à la main; il dit au roi; « Je ne puis le prendre à la main; je désire le porter sur mon épaule. « Aussitét le roi lui fit mettre sur le dos trente-six escabeaux et le pressa de les porter sur son épaule dans ce jardin. De la sorte ce sot fut la risée de tous...

Nº 316.

(Trip., XXIV, 8, p. 78 v.)

#### Le lavement.

Autrefois il y avait un homme qui souffrait d'une maladie de la partie inférieure de son corps. Le médecin lui dit qu'il fallait prendre des lavements et qu'alors il pourrait guérir. Il prépara donc tout ce qu'il fallait pour ces ablutions qu'il se proposait de faire. Mais, avant que le médecin fût arrivé, notre homme prit ce remêde et l'avala; aussitot son ventre enfla; il fut près de mourir et ne put surmonter sa douleur. Quand le médecin arriva, il s'étonns de ce qui lui était arrivé et lui demanda quelle en était la cause. Il répondit au médecin : « Le remêde que vous veniez de préparer pour les ablutions, je l'ai pris et avale : c'est pourquoi j'ai failli mourir. « En entendant ces mots, le médecin lui fit de graves reproches, disant : « Vous n'êtes qu'un grand sot de ne pas comprendre la recette (que je vous avais prescrite). « Alors il lui donna une toute autre drogue grace à laquelle il put vomir et obtint de guérir. Pour avoir éte sot a ce point, il fut la risce de tout le monde...

Nº 317.

(Trip., XXIV, 8, p. 78 v\*.)

## Celui qui ful morda par un ours.

Autrelois un pere et son fils marchaient en compagnio d'un autre homme. Le fils, étant entré dans la forêt, fut mordu par un ours et les griffes de l'animal lui déchirérent le corps : fort maltraité, il parvint à sortir de la forêt et à revenir auprès de ses compagnans ; quand le père vit que son fils avait le corps couvert de plaies, il s'en étonna et lui demanda: « Comment se fait-il maintenant que vous ayez reçu ces blessures ? « Le fils répondit à son père : « C'est une sorte d'animal dont les poils sont touffus et longs qui est venu pour me tuer. » Le pere prenant son arc et ses flèches, s'avança alors dans la forêt et aperçut un ascète (réi dont les poils et les cheveux étaient devenus très longs; il se disposait à lui décocher

une ffèche lorsque son compagnon lui dit i » Pourquoi allez-vous tirer sur lui ! cet homme ne fait aucun mal : if vous faut rectifier votre errenr ... »

#### Nº 318

(Trip., XXIV, 8, p. 78 v=79 r°.)

Apologue de celui qui ensemençail un champ.

Autrefois un paysan, étant venu dans une ferme au milieu des champs, y vit de belles tiges de ble qui produisaient des épis grands et nombreux. Il demanda au proprictaire du ble comment il s'y prenait pour faire que ces épis de ble fussent si beaux ; le propriétaire répondit : « C'est en égalisant bien le sol et en outre en y ajoutant du famier et de l'eau que l'obtiens ce résultat. » Notre homme se mit à appliquer ce procédé : il mêla donc à san champ de l'eau et du fumier ; quand il voulut répandre la semence à terre, il craignit que ses pieds ne foulassent la sol, ce qui surait pu empêcher son ble de croitre : « Il faut, pensa-t-il, que je m'asseye sur un lit que des gens porteront ; de la-haut je répandrai la semence et alors ce sera bien. « Il ordonna donc à quatre hommes de prendre chaeun un pied (du lit) et il alla ainsi dans son champ pour y répandre la semence ; le sol ne s'en tronva que plus foule et il fut la risée de tous, car, par crainte que ses deux pieds ne fissent du mal, il leur avait substitué huit pieds.

Nº 319.

(Trip., XXIV, 8, p. 70 r.)

Le singe:

Autrefois un singe avait été battu par un homme adulte et ne sachant comment assouvir son ressentiment, il le tourna contre un jeune enfant...

Nº 320.

(Trip., XXIV, 8, p. 79 r.)

Celui qui battait son chien pendant une eclipse de lune.

Autrefois un roi des Asuras, voyant la clarte du soleil et de la lune, la voila avec la main († ) un homme vulgaire et ignorant s'en prit à son chien qui n'avait fait aucun mai et lui infligea injustement de mauvais traitements (2)...

Nº 321.

(Trip., XXIV, 8, p. 79 re.)

La femme qui souffrait des yeux.

Autrelois une femme souffrait fort des yeux ; une

<sup>(1)</sup> D'après le titre de l'apologue, il s'agit jet d'une éclipse de lune : le soiet ne devenit dans pas étes mentionné.

<sup>2)</sup> Pequelice arons mins là une trace d'un usage populaire en vertu duquel on battait les chimus lors des éclipses de lune

femme de ses amies lui demanda si elle souffruit des yeux, et, comme celle-ci répondait que oui. l'autre reprit : « Quand on a des yeux, on ne peut manquer d'en souffrir ; quoique je n'en souffre pas encore, je veux cependant m'arracher les yeux de peur d'en souffrir plus tard. « Quelqu'un qui était auprès d'elle lui dit alors : « Quand on a des yeux, tantét on en souffre et tantét on n'en souffre pas ; mais, quand on n'a plus d'yeux, on en souffre perpétuellement jusqu'u la mort. »...

N=322.

Trip., XXIV, 8, p. 70 C.

Le père qui prend les pendeloques des oreilles de son fils.

Antrefois un père et son fils voyageaient ensemble pour quelque affaire. Tout a coup des brigands apparurent sur la route et vinrent pour les détrousser; le fils portait à ses oreilles des pendeloques en or; à la vue des brigands qui faisaient irruption, le pere out peur de perdre les pendeloques des oreilles de son fils; aussitôt donc il se mit à lai tirer fortement les oreilles avec ses mains; comma les oreilles ne cédaient pas, à cause de ces pendeloques, il compa la tête de son fils. Au bout d'un moment, les brigands étant partis, il revint et remit la tête de son fils sur ses épaules, mais il ne parvint pas à l'y faire tenir. C'est ainsi que ce sot fin la risée de tout le monde...

Nº 323.

(Trip., XXIV, 8, p. 79 rb-v\*.)

# Partage du butin entre des voleurs.

Autrefois une hande de voleurs s'était livrée au pillage, et, après avoir fait un hutin considérable, ils se l'étaient répartis en faisant des parts égales. Il était resté seulement un lou-ge k'in-p'o-lo 1) (kambala) dont la couleur n'était pas partaite ; ils le considérerent comme la plus manvaise part et le donnérent au plus faible d'entre eux ; en le recovant, celui-ci s'irrita et cria qu'il était grandement lésé ; mais, quand il se rendit a la ville pour le vendre, les plus puissants notables lui en donnérent un prix considérable et notre homme se trouva avoir gagné à lui seul deux lois plus que tous ses compagnons réunis; alors, tont content, il se mit à sauter et à se réjouir sans lin...

Nº 324.

Teip., XXIV, 8, p. 79 v.)

## Le singe qui tennit une poignée de pois 2.

Autrefois un singe tenait une poignée de pois ; ayant taisse tomber par mégarde un pois a terre, il lacha tons ceux qu'il avait dans la main pour churcher celui-la ;

<sup>(</sup>i) Je ne asis pos ce que significat les deux caractères lan-pe E M; je ne les si remontrés paquiet que comme désignant le Megadéra : quant a tels-pos-le X E E, c'est la transcription du sanscrit kambula qui désigne une pièce d'étoffe de laure.

2: C. L'épan, les Londdons, L. II, p. 6-7.

mais, avant qu'il l'ent retrouvé, les poules et les canards avaient mangé tous ceux qu'il avait lachés...

Nº 325.

(Trip., XXIV, 8, p. 70 v.)

Celui qui avail trouvé une mangouste d'or 1).

Autrefois, un homme marchaît sur la route, lorsqu'il rencontra sur son chemin une mangouste d'or (2); son cœur en conçut des transports de joie; il la prit et la mit dans seu sein; continuant sa route il arriva à une rivière, et pour la traverser, il on ses vêtements et les déposa a terre; mais, en ce moment, la mangouste d'or se transforma en un serpent venimenx; l'homme, apres avoir réfléchi, pensa qu'il valait mieux risquer d'être tué par ce serpent venimeux et qu'il lui falfait l'emporter dans son sein; l'excellence de ses sentiments toucha secretement les dieux, et le serpent se changea de nouveau en or. Un sot qui se trouvait près de la vit le serpent venimeux se transformer en un joyau véritable et pensa que cela devait se passer toujours ainsi; a son tour done, il prit un serpent venimeux et le plaça dans son sein, mais il fut pique par le serpent veniment et en perdit la vie...

<sup>(</sup>i) Ct. Julian, les Ascaldans, L. II, p. 92-00.

<sup>(2)</sup> Il s'agit veni-ambiablement d'une bourse plaine d'ur, cette beause clant faite avec la peau d'une mangoniste. Voyes à ce sujet les remarques de Poucher et celles de Vogel dans le R. F. E. O., t. HI, p. 102 et p. 155.

N= 396.

(Trip., XXIV, 8, p. 79 v.)

Celui qui trauva par terre des pièces d'or.

Autrefois, un panvre homme qui marchait sur la route rencontra tout à coup au milieu du chemin une bourse ploine de pièces d'or; son œur en conçut un transport de joie et il se mit à les compter; mais avant qu'il eût pu en finir le compte, le propriétaire de l'or survint soudain et lui fit rondre tout l'argent dont il s'était empare; cet homme regretta alors de ne pas s'en être allé au plus vite et les sentiments de repentir qu'il en eut le tourmentérent fort...

Nº 327.

(Trip., XXIV, 8, p. 70 c\*.)

Le pauere qui désirait posséder autant que le riche.

Autrefois, un pauvre homme n'avait que peu de biens; voyant un gros richard, il desira être son égal; mais, comme il constatait qu'il ne pouvait l'égaler, il projeta de jeter dans l'eau tout le peu de biens qu'il ponvait avoir. Un voisin lui dit alors : « Quoique ces biens soient peu considérables, ils suffiraient cependant à soutenir votre vie pendant plusieurs jours. Pourquoi y renoncer en les jetant dans l'eau? »...

Nº 328.

(Trip., XXIV, 8, p. 80 r.)

## L'enfant qui a obtenu des bonbons.

Une nourrice, tenant dans ses bras un jeune enfant, parcourait la route, lorsque, accablee par la fatigue de la marche, elle s'endormit et perdit conscience de ce qui se passait. En ce moment, un homme, qui tenait dans sa main des bombons, en donna au jeune enfant; quand ce-hu-ci en eut eu, il fut épris de beur goût excellent et ne songea plus aux objets qu'il portait sur lui; cet homme put donc le dépouiller de ses colliers et de ses pendeloques et s'en aller en emportant tout cela...

Nº 320.

Trip., XXIV, 8, p. 80 r.

### La viville qui tenuit l'ours.

Autrefois, une vieille femme était couchée au pied d'un arbre lorsqu'un ours vint pour se saisir d'elle; la vieille alors tourna autour de l'arbre pour lui échapper; derrière elle, l'ours allonges chacune de ses pattes en embrassant l'arbre afin de l'attraper; la vieille, dans ce dangur pressant, embrassa elle aussi l'arbre et serra dans ses mains les deux pattes de l'ours; celui-ci se trouva ainsi immobiliaé. Sur ces entrelaîtes, un autre homme survint en ce lieu; la vieille lui dit : « Aidez-moi à le tenir et à le tuer

et nous partagerons sa chair. « Alors, cet homme, ajoutant foi aux paroles de la vieille, se mit à tenir l'ours en même temps qu'elle; quand il le tiut hien, la vieille làcha l'ours et s'en alla. Cet homme fut ensuite mis à mal par l'ours...

N 380:

Teip., XXIV, 8, p. 80 r.

#### L'aquedue mosni.

Un homme avait des rapports adultères avec la femme d'un antre; un jour, avant que leur entrevue fût terminée, le mari revint du dehors et s'aperçut de ce qui se passait; il se posta donc hors de la porte pour attendre, avec l'intention de le tuer, que l'autre sortit. La femme dit à son amant : « Mon mari s'est aperçu de la chose; il n'y a que le mo-ni () par lequel vous pourriez sortir » Elle voulait ainsi engager cet homme à sortir par l'aqueduc; mais il interpreta mal le terme dont elle s'était servie et crut qu'elle parlait de perles mo-ni mani); il lit des recharches à l'endroit même ou il se tenait, et, comme il ne savait pas où étaient les perles, il dit donc : « l'uisque je ne vois point de perles mo-ni (mani), je ne m'en irai pas, « Un instant après, il fut tue par le mari...

<sup>(1)</sup> Pur to suite du récit, il apport que le terme ses al duit désignes un gros hiyou pour l'éroulement des eaux. Mais il n'est pas alsé de voir quel est le terme souscell que recouve celle transcription.

N= 331.

(Trap., XXIV. 8, p. 80 r-v\*.)

#### Les deux pigeons.

Il y avaitautrefois deux pigeons, un male et une femelle. qui demeuraient ensemble dans le même nid. En automne, au moment où les fruits étaient murs, ils en récueillirent at en remplicent leur nul, Par la suite, il y ent une sécheresse et les fruits diminuérent de volume, en sorte que le nid ne fut qu'à moitie plein. Le mâle s'irrita contre la femelle en lui disant : « Nous avons recocilli des fruits à grand'peine ; or maintenant vous les mangez a vous seule et il ne m'en reste plus que la moitie. « La femelle repondit : « Je ne les ai point mangés toute seule; ce sont les fruits oux-mêmes qui out rapetisse. « Le male ne la crut pas et lui dit avec colère ; « Si ce n'était pas que vous les avez manges seule, comment auraientils po diminuer? a Il donna alors à la femelle tant de coups de bec qu'il la tun; peu de temps après cependant. une pluie abondante tomba du ciel : les fruits purent être humectes et redeviurant comme auparavant; quand le pigeon male vit cela, il en concut des remords et se dit : · Effectivement elle ne les avoit pas manges et c'est hien à tort que je l'ai tuée, « Il se mit alors à appeler sa femelle avec des cris plaintifs on lui demandant où elle s'en etait allee

Nº 332.

(Trip., XXIV. 8, p. 80 v.

Celni qui avail pretenda faussement être aveugle.

Antrefois, un travallleur, qui était employé a un service du roi et qui n'en pouvait supporter les fatigues, pretendit faussement être avengle et parvint ainsi a s'affranchir de ces peines; un autre travailleur, ayant appris cela, voulait se détruire les yeux afin d'échapper, lui aussi, aux dures corvees; mais un homme lui dit: « Pourquoi, en vous mutilant vous-même, vous infligez-vous inutilement une souffrance? « Ainsi re sot fut la risée de ses contemporains ...

Nº 333.

Trip., XXIV, 8, p. 80 v.

Celui qui, allaque par des brigands, perdit son manteau (1).

Deux compagnons voyagaient ensemble dans une region deserte; l'un deux portait un manteau de drap dont il fut depouille au milieu du chemin par des brigands : l'autre compagnon s'enfuit et alla se refugier dans les herbes. Quant à celui qui avoit éte depouillé de son manteau de drap, il avait auparavant caché dans le bord du vêtement une pièce d'or (2); il ditalors aux brigands : « Le vêtement

<sup>1)</sup> Cl Julien les Armbham 1 11, p. 102-101.

<sup>2)</sup> D'après le texte chinois, la pièce d'or parait aven été cachée dans l'ourfet du manteau dont s'étamnt empures les vol-urs, mais il est pronable que, d'après le conte original, la pière d'or était cachée dans Tourjes dun mules votement que les valeurs n'ayment pas pris. La setties de

vant juste une pièce d'or; je vous propose de vous le racheter pour une pièce d'or, » Les brigands lui ayant demandé ou était cette pièce d'or, il ouvrit le hord du manteau, la prit et la leur montra, puis il dit aux brigands: « Ceci est de l'or véritable; si vous ne me croyez pas, il y a précisément maintenant dans les herbes un excellent essayeur d'or; vous pouvez aller lui demander son avis, » (puand les brigands furent informés de cela, ils lui reprirent son vêtement; de la sorte ce sot perdit à la fois entièrement son habit de drap et sa pièce d'or; il se priva lui-même d'un avantage et fit en outre que son compagnon fut dépouille...

Nº 334.

Trep., XXIV, 8, p. 80 v.

Le petit enfant qui avait pris une grande torine (1).

Autrefois, un jeune enfant qui s'amusait sur la terre ferme tronva une grande tortue; il nurait voulu la tuer, mais il ne savait comment s'y prendre. Il demanda a des gens comment il ponrrait la tuer; quelqu'un lui dit:

« Vous n'avez qu'à la jeter dans l'eau et vous la ferez perie aussitôt; « Le jeune garçon ajouta foi a ce conseil et jeta done dans l'eau la tortue qui, des qu'elle fut dans l'eau, s'echappa...

<sup>(</sup>mounte fol done de veniloir parheter son manient, car ninst B ee fit enferer, non seulement son manient, muis encore so puece d'or, et en outre, il révélo ninisement l'endreit un son compagnem avait réusel à se dissimuler.

<sup>1</sup> Cf. Julian, les Amblique, I. I. p. 159-250,

# CONTES

**ENTHAITS** 

# DES TRAITES DE DISCIPLINE

1

EXTRACTS DE CHE SONG LU 1)

Nº 335.

Trip., XVI, 3, p. 57 v-58 v.)

Le Buddha dit aux bhiksus assembles: Autretois il y avait un homme qui possedait un bœut noir. Il y avait encore un autre homme qui possedait aussi un bœut et qui, pour gaguer des richesses, alluit criant: « S'il est quelqu'un dont le bœut l'emporte en force sur le mien, je lui livrerai mes biens comme enjeu; si (son bœut se montre inferieur, il me livrera ses biens comme enjeu. »

Or, le maître du bout noir ayant entendu sa proclamation, repondit qu'il acceptait, alors, ayant charge sur un véhicule une pesante charge, il attacha le bout a gauche du char; sa mine fut tournée par lui en ridicule et il s'adressait à lui on l'appelant « noir a corne couche »;

<sup>(</sup>l' Le Che song la Nanjia Cobalogne de Hillijqui est un trans-de la Disciplina des Sarvästicadina, a eta traduit en las par Panyahara et Rumara-liva Nanjio, Gotalogue, upp. II, e- 22 et 22. Cet currage occupe les fuscicules 3 à 7 du valume XVI du Triputaka de Tokyo.

avec un bâton il le frappait pour qu'il allat en tirant ce char. Comme ce bœul entendait ces injures à propos de sa mine, il perdit son sentiment de l'honneur et sa lorce; il ne put tirer la lourde charge su haut de la pente. Le maître du bœul noir perdit donc de grandes richesses.

Cer autre homme qui avait gagne recommença ensuiteà crier : . Celui de qui le bœuf a une force plus grande, je lai livrerai mes biens comme enjeu. - En ce moment, le bout noir avant entendu ce qu'il proclamait, s'adressa à son maître en ces termes; « Cet homme, pourquoi recommence-t-il a crier ces paroles? » Son mattre lui répondit : « C'est parce qu'il est avide de richesses qu'il recommence à faire cette proclamation, « Le beuf noir dit a son maître : « Vous pouvez répondre la son défi), « Son mattre lui dit : « Je ne le puis pas, et, s'il en est ainsi. c'est a cause de vous, mauvais boud; j'ai perdu comme enjeu une grande partie de mes biens ; si maintenant je recommençais (le pari), je perdrais entierement ce que je possède. « Le bœuf dit à son maître ; « Précédemment, en présence d'une multitude d'hommes, vous m'avez, pour ma mine, tourne en ridicule : vous servant d'une appellation avilissante, vous vous étes adressé à moi en me nommant a noir à corne courbe a. C'est parce que j'ai entendu ce méchant nom que j'ai aussitôt perdu mon sentiment de l'honneur et ma force, et ainsi l'ai été incapable de tirer la lourde charge en haut de la pente, Maintenant, je vous donne, mon maître, cet avertissement: Ne prononcez pas de mauvaises paroles; lorsque vous serez en présence des autres hommes, parlez-moi ainsi : « Quand yous étiez yeau, une épine est entrée dans votre pied; en regardant vous-même cette épine dans le désir de parvenir à la retirer, votre corne est entrée dans la terre et c'est pourquoi elle est courbe. Mais vous êtes un boau grand bout noir : de naissance vons avez d'excellentes cornes qui sont larges et d'ailleurs droites, »

Le maître, ayant reçu ces avis du bœuf, se mit à le laver, a le brosser et à enduire ses cornes d'huile de sesame; il lui mit une coiffure de belles fleurs et l'attela au côte droit du char; il lui tint ce langage délicat et aimable; a Grand bœuf noir, qui portez bonheur, par la grande force de vos larges cornes, alles en tirant ce char. « Le hœuf, parce qu'il avait entendu ce langage délicat et aimable, fut animé aussitôt du sentiment de l'honneur et douc de puissance; il tira le char jusqu'au haut de la pente. Alors le maître du bœuf noir gagua deux ou trois fois plus de richesses qu'il n'en avait perdu précèdemment. Quand ce maître du hœuf ent fait ce grand benefice, il fut très content dans son cour et prononça cette stance;

« Quand on a mis sur un char la loarde charge et qu'on est entre dans les ornières profondes, — [mon louuf] a pu aller suivant le langage que j'ui tenu. — Ainsi il faut employer un doux langage; — il ne faut pas proférer de mauvaises paroles. — Les douces paroles produisent le sentiment de l'honneur et la force; — ce bouf a pu ainsi liver la lourde charge; — j'ai gagné de grandes richesses — et mon propre cour est joyeux et content.

Le Buddha dit aux bhiksus assemblés: Si même des animaux peuvent perdre le sentiment de l'honneur et la vigueur en entendant ce qu'on dit de leur forme extérieure, a combien plus forte raison n'en sera-t-il pas de même forsqu'il s'agira d'hommes?

Na-336.

(Trip., XVI, 3, p. 59 v -60 v )

Le Buddha dit aux bhiksus : Dans les générations passées, au pied des montagnes neigenses, il y avait deux hétes sanvages; l'une s'appelait : le lion au beau pelage ». le socond s'appelait » le tigre aux belles dents »; ils étaient une paire de bons amis; ils s'aimaient l'un l'autre et songeaient a se d'emander reciproquement de leurs nonvelles; parfois, fermant les youx, ils se léchaient l'un à l'autre les poils. Ces deux bêtes sanvages avaient constamment de la chair tiède et bonne à dévorer.

Non loin de la se trouvait un chacal a double langage. Le chacal conçut cette pensée : « Le lion au beun pelage et le tigre aux belles dents font une paire de bons amis ; ils n'aiment l'un l'autre et songent à se demander reciproquement de leurs nouvelles ; parfois, fermant les yeux, ils se léchent l'un à l'autre les poils ; ils ont constamment de la chair honne et tembre à devorer. Il faut que l'aille à côté de ces deux bêtes sauvages pour être le troisième campagnon. « Quand il out eu cette pensée, il se candit à l'androit où se tenaient le tigre et le lion, et leur dit : « Je serai avec vous le troisième compagnon ; me permettez-vous de venir aupres de vous ? « Le lion et le tigre lui dirent : « Comme il vous plaira. »

Comme le chacal à double langage pouvait devorer la chair que laissaient ces deux bêtes sauvages, son corps devint gros et gras. Quant il fut devenu gras, il pensaceet : « Le lionau beau pelage et le tigre aux belles dents, forment une paire de bons amis ; ils s'aiment l'un l'autro et sougent à se demander réciproquement de leurs nouvelles ; parfois, fermant les yeux, ils se lechent l'un à l'autre les poils. Constamment ils ont de la bonne chair à devorer ; mais si une fois ils n'en ont pas, ils ne manqueront pas de que dévorer. Ne vaut-il pas mieux que je prenue les devants en imaginant un stratageme pour que leurs cours se désunissent ¿Quand ils seront désunis, tons deux me regarderont comme leur bienfaiteur. »

Quand il enteo cette pensée, il alla dire au lion : « Savezcons que le tigre aux belles dents à de mouvaises intentions envers vous ? Il a dit ceci : « Si la lion au beau pélage o de quoi manger, c'est entierement à ma force qu'il le doit - Il a pronunce cette stance :

" Quoiqu'il ail la parure de son beau peloge - et qu'il soit redouté des hommes épuisés et malingres. — Beau-pelage ne l'emporte pus sur mai, " - Vaila ce qu'a dit - Relles-dents, "

Le lien au beau pelage dit : « Comment pourrai-je reconnaître (qu'il est anime de manvaises intentims envers moi ? - Le chical à double langage lui répondit : » ()uand demain le tigre aux belles dents viendra vous voir, s'il forme les yeux pour lecher von poils, vous reconnaîtrez ainsi qu'il a de mauvaises intentions, « Quand il ent ainsi parle, il alla dire au tigre : " Savez vous que le lion au hean pélage a de manyaises intentions envers vous? Il a dit ceci : Si Belles-dants a de quoi manger, c'est entièrement à ma force qu'il le doit. » Il a prononcé celte stance :

" Quoiqu'il ail la parare de ses belles dents, - et qu'il soit redoulé des hommes épuisés et mulingres, - Bellesdents ne l'emporte pas sur moi, » - Vaità ce qu'a dil Beau-

nelage ...

Le tigre dit) : « Comment pourrai-je reconnaître qu'il est anima de manvaises intentions envers moi " - Le chacal) repondit: Quand demain Beau-pelage viendra your voir, s'il ferme les yeux pour lécher vos poils, voos reconnaîtrez ainsi qu'il a de mauvaises dispositions:

De ces deux hons amis, l'un, le tigre, concut un sentiment de crainte et c'est pourquoi il alla le premier à l'endroit où se tenait le lion et lui dit : « Vous avez conçu de mauvaises intentions a mon egard. Vous avez parle ainsi. Si Belles-dents a de quoi manger, c'est entièrement à malorre qu'il le doit. « En outre, vous avez prononce cette stance :

· Quoiqu'il ail la parure de ses belles dents, - et qu'il sait redouté des hommes épuisés et malingres, - Belles dents ne l'emparle pas sur moi : . . . Avez-vans tenu ce languye? : Le lion dit . « Qui vous a raconte cela ' » — « C'est le chacal à double langage », répondit l'autre. Beau-pelage lui demanda a son tour : « Vous avez conçu de mauvaises intentions à mon égard. Vous avez parle ainsi : « Si Beau» pelage a de quoi manger, c'est entièrement à ma force » qu'il le doit. » En outre, vous avez prononcé cette stance;

« Quoiqu'il ait la parave de son beau pelage, — et qu'il soit vedouté des hommes épuisés et malingres, — Beaupelage ne l'emporte pas sur moi. » — Avez-vous tenu ve

langage? \*

\* Non \*, repondit le tigre. Le tigre dit au lion : « Si vous avez tenu ce méchant langage, nous ne pouvons plus former une paire de bons amis. « Beau-pelage dit : » C'est ce chacal à double langage qui a ainsi parlé. Quelle était son idée ? N'était-il pas content de demeurer avec nous ? » Il prononce alors ces stances :

« Si vous croyez celle méchante personne, - alors promptement rous rous séparerez désanis ; - pour loujours rous aurez en vous du chagrin à cause de cela; - la colère et le regret ne quitteront plus votre cour. - Tous ceux qui sont bons umis - ne se séparent pas à cause de ce que dit aulmi : - si on ne croil pus (le calomnialeur et qu'on venille se débarrasser de lai, - il jant chercher quelque mogen approprie. - Ceux qui croient les autres et qui se séparent, - sont dévorés par eux. - Ne croyons pas Double-language - et au contraire ensemble soyons bien unis - Les sentiments que nous avons, disons-les nous Una à l'autre : - notre conscience sera pure et nos paroles aimables. - Il faul que nous soyons d'excellents amis, qui sont bien unis l'un à l'autre comme l'eau s'unit au fait. -Maintenant, ce maucais petit animal, - depuis sa naissance a un naturet spontanément manouis : - avec une sente tête, il. a double langue ; - luons-le et alors nous serons bien unis. »

Aussitôt donc le tigre et le lion, ayant bien établi com-

ment les choses s'étaient réellement passées, saisirent ensemble le chacal et le brisèrent en deux morceaux.

Le Buddha dit : Si même des animaux, par l'effet d'un fourbe, penvent étre prives de tranquillité et de joie, à combien plus forte raison n'en sera-t-il pus de même quand il s'agien d'hommes?

#### Nº 337\_

# (Trip., XVI, 4, p. 56 r-59 v.)

Le Buddha se trouvait dans la ville de Cho-wei (Cravasti). En ce temps, dans le royaume de A-che-mo-kia-a-p'an-ti (Acmaka avanti) (), il y avait un bourg nomme Wangsa-po (Vâsava); là demegrait un maltre de maison puissant et riche; son apulence était considérable; il avait en abondance des biens de toutes sortes; une seule chose lui manquait, à savoir qu'il n'avait pas de fils; vainement il avait adressé des prières instantes en vue d'avoir un fils à tous les dieux du ciel et de la terre, aux dieux des étangs, aux dieux de la famille, au grand dieu des carrefours, au grand dieu pleinement sage, au dieu hautement sage, au deva Ta-tscu-tsai (Mahayana, au deva Na-lo-gen Nacayana, au deva Wei-nicou (Visau) et même au deva So-p'o-lo.

Cependant, lorsque le jour ou il devait avoir un fils lut arrive, sa femme s'apercut qu'elle était enceinte. Les femmes, qui ont une nature subtile (panditajative), possèdent quatre connaissances qu'elles ne partagent avec personne avenità : en premier lieu, elles savent quand un homme les aime; en second lieu, elles savent quand un

<sup>(</sup>I) Ca revaisse est celui de la ville il Ujjavini acinel Ujain)

homme ne les nime pas ; en troisième lien, elles savent quand elles sont enceintes ; en quatrieme lien, elles savent des œuvres de qui elles sont devenues enceintes.

Cette femme donc, sachant qu'elle était enceinte, en informa sou mari. à cette nouvelle, le maître de maison sentit son cœur bondir de joie; pensant que pent-être elle mettrait au monde un fils, il lui donna de la bonne nonrriture, la lava et la purifia, l'oignit de partuma, la fit reposer en temps opportun, de manière à ce que son corps fût parfaitement à l'aise. l'artout ou elle allait, plusieurs personnes l'accompagnaient et empéchaient qu'elle aut aucun enqui.

Quand les neul mois furent ecoules; elle accoucha et cufanta un fils qui portait à ses oreilles des unueaux d'or ; cet enfant était boan et ceux qui le virent se réjouirent. Quand le maître de maison fat informe de cette naissance. son empr bondit de joie ; il rassembla tous les brahmanes qui savaient predire l'avenir d'après la physionomie, pour qu'ils examinassent le nouveau-né et il leur demanda ce que seraient la vertu et la force de cet enfant: les brahmanes lui dirent : « O maltre de maison. cet culant possède réellement une verta productrice de hanheur et une force imposante. - Le mattre de maison lour dit alors de lui donner un nom ; en ce temps, la coutame du royanne était de donner un nom suivant deux principes : suivant l'un, on tenait compte des constellations : suivant l'autre, on tenuil compte des presuges lavorables; ces hommes demandérent donc au maltre de maison à quel moment cet enfant était né, et, quand il leur out dit qu'il ctait no en tel jour, les brahmanes, après avoir fait teurs calculs, bui dirent: « Cet enfant est né en un jour qui depend de la constellation cha-men (cravaus . - On l'appela done Cha-men (Cravana - Crona).

Puis, le mattre de maison réunit les brahmanes ainsi que tous les laiques habiles à apprécier les qualités des joyans

d'or, et il leur montra les oreilles de l'enfant, en leur demandant quelle était la valeur des anneaux qui y étaient fixés. Ces gons ini repondirent : « O maître de maison, les anneaux qui sont aux oreilles de cet enfant n'ont pas été faits dans ce monde; il est difficile d'en évaluer le prix; à notre estimation, ils peuvent valoir 100.000 pieces d'or pur. « Ainsi, le nom de l'enfant était Cha-men (Cravaun = Crona), et, comme les anneaux de ses oreilles (ent valaient 100.000 (gè) pièces, tout le monde le nomme Chamen (Groun) l'isent (Kofikarna), et c'est sous ce nom qu'il fut comm de tous.

Ce maître de maison ordonna à cinq nourrices differentes de l'élever; quelles étaient ces cinq nontrices? La première soignait son corps; la seconde le nettoyait; la troisième l'allaitait; la quatrième lui portait bonhour; la cinquième l'amusait. Un appelait nouerice qui soignait son corps, colle qui soignait sa tête, ses mains, ses pieds, ses oreilles, son nez, et ses doigts; on appelait nourrice qui le nettoyait, celle qui de temps en temps le baignait et le lavait; on appelait nourrice qui l'allaitait, celle qui le faisait boire et manger et qui le nourrissait de son luit; on appelait nourrice qui lui portait bonheur, celle qui, lorsqu'il marchait, tenait un plumean en plumes de paon et avuit en main une fourche à trois branches pour le protéger; on appelait nourrice qui l'amussit, celle qui fabriquait pour lui toutes sortes de jouets articules en hois représentant des hommes, des éléphants, des chevaux, des chars, des ares et des floches et qui, suivant l'occasion. l'en amusait.

Cet enfant, a cause de sa vertu productrice de bonheur et de sa force imposante, grandit rapidement; on lui enseigna alors l'ecriture, le calcul et les sceaux 1); il connaissant fort bien la valeur relative de tontes choses. Ce village de Wang-su-po (Vasava) était un lieu de reunion

In Poul-être cagit-it les des mildres ou signes iny-inques faits avec le-

pour les marchands venus des quatre points cardinaux. Un jour des marchands venus des quatre points cardinaux arriverent dans ce village et demandérent : « Y a-t-il ici quelque homme de bien, qualitie, pour qu'on s'appuie sur lai et qu'on se fie sur lui, qui paisse nous indiquer ce qui est avantageux et ce qui ne l'est pas? « Tout le monde leur indiqua Cha-men l'i-sul Grona Kotikarna en leur disant : « C'est un homme de hien, qualifié pour qu'on s'appaie sur lui et qu'on se fle en lui; il sait fort bien distinguer ce qui est avantageux de ce qui ne l'est pas. Ces marchands se rendirent donc auprès de Cha-men Yi-eul (Crona Kotikarna) et lui confièrent le soin d'etre leur chef. Cha-men Yi-eul Cronn Kotikarna) demanda a ces marchands d'où ils venzient; ils répondirent qu'ils venzient de telle région et de tel royaume, et, comme il lene demandait encore ce qui était hon et ce qui était manyais dans cette region et dans ce royaume, les marchands le lui exposerent en détail.

En comment, il v entencore d'autres marchands qui, venant de la pleine mer, arrivérent au bourg de Wangsa-p'a (Văsava et demandérent : « Y a-t-il ici quelque homme de bien ce qui suit est identique aux lignes 4-12 ... Chu-men Yi-cul Grona-Kotikarna demanda a ces marchands d'où ils venzient; ils répondirent qu'ils venuient de la pleine mer et, comme il leur demandait encore ce qui était bon et ce qui était mauvais en pleine mer, les marchands lai exposèrent en détail tout ce qu'il y avait en pleine mor, disant : Dans la grande mer, les choses qu'on a à redouter sont : les vagues, les tortues, les poissons Timi (timi), les poissons l'i-mi-k'i-le (timingila), les poissons che cheou-mo-lo (cienmara), les tourbillons, les recifs recouverts par l'eau, le vent noir, les lieux où sont de mechants dragons, les mechants raksas. O Fiscul Kotikarna, sur des centaines et des milliers d'hommes qui partent, parfois seulement l'un d'eux réussit à revenir :

mais, quand il a reassi à revenir, il a des joyaux précieux de toutes sortes et peut faire des liberalites pour s'assurer dans l'avenir un honheur qui, non seulement ne se termine pas à su personne, mais même ne s'épuise pas en s'étendant à ses descendants pendant sept genérations.

Ces marchands voyant que Cha-men Yi-cul (Crona Koțikarna avait une grande force redoutable firent cette reflexion ; » Si cet homme devenait sa-po (sårthavaha, chef de caravane, et entrait en pleine mer avec notre bande nombreuse, nous pourrions certainement y aller et en sortir en toute sécurité. - Ces hommes lui dirent donc : a O Cha-men Yi-cul (Crona Kotikarna), pourquoi n'allez-yous pas sur la grande mer? « Il leur répondit : » Pourquoi faire irais-je sur la grande mer? Là-has, il y a beaucoup de choses à redouter. Sur des centaines et des milliers d'hommes qui partent, parfois seulement l'un d'eux reussit à revenir. » Tous ces marchands l'excitérent et l'encouragerent, en disant : « Les gens de toutes sortes comptent sur elle c'est-à-dire la mer) pour sauver leur vie; même les femmes débauchées comptent sur elle pour sanver leur vie : lorsqu'un homme cherche à faire des Ilhéralités et à avoir une vertu productrice de bonheur, c'est la une chose excellente. Les marchands l'ayant ainsi excite. Cha-men Yi-eul (Crona Kotikarna) accepta leurs conseils avec contiance et désira partir.

Il se rendit auprès de son père et de sa mère et leur expritus son désir d'aller en mer; son pere et sa mère lui exposérent alors tout en qu'il avait à redouter, car ils auraient voulu le faire repentir de sa résolution et ainsi la retenir; ils lui disaient donc : « G'est pour gagner des richesses que les hommes vont sur la grande mer; or, dans notce demeure il y a toutes sortes d'objets précieux dont vous pouvez vous servir pour faire la charite et pour accomplir des muyres productrices de hombeur; sept

genérations successives n'épuiseraient pas ces trésors; à

quoi yous sert d'aller sur mer? -

Comme Ti-eul Kotikarum ne se rangeait pas à l'avis de son père et de sa mère, ceux-ci dirent à des parsonnes influentes de les aider à le retenir; alors, tous les hauts fonctionnaires, les laïques qui étaient mattres de maison, les gens opulents et les so-pa (saethavaha) fort riches, toutes les personnes influentes donc éberchérent à le retenir, sans qu'il se conformat à bours conseils. Son pere et sa mère, reconnaissant que son projet était juste, consentirent enfin à le laisser partir.

Puis (Yi-cut monta sur un élephant, et, agilant une sonnette, il alla faire dans tout le bourg cette convocation : « Moi, Chu-men Yi-cut (Grona Koțikarna), le me propose d'aller sur la grande mer : c'est moi qui suis le su-pa (sărthavâha, chef de caravane); qui vent partir avec moi? » tirâce à la vertu productrice de bonheur de cet homme, cinq cents marchands furent très heureux de le

suivre.

D'apres la coutume établie dans ce pays, un homme qui se faisait sa-po sarthavahaj devait payer deux cent mille pioces de monnaie, à savoir cent mille pour equiper un bateau et cent mille pour s'assurer des provisions. Quand les preparatifs furent finis, on fit descendre le bateau et on le mit sur l'eau; il était attaché par sept cordes; chaque jour on faisait cette proclamation : . Qui peut quilter son père et sa mere, ses freres, ses sœurs, sa femme, ses unfants et toutes les joies du Jambudyipa et renoncer aussi au plaisir et a la longue vie ? Qui désire d'autre part se procurer de l'or, de l'argent, des perles mo-ni mani, du licon-li vaidurya, et toutes sortes d'objets precieux en si grande quantité que sept générations successives paissent p'en servir pour laire la charité et accomplir des actions productrices de bonhour? Que celliqui est dans ces dispositions vienne avec nons sur la grande mer. • On faisait cette proclamation chaque jour, et chaque jour on coupait une des amarres; on coupa ainsi six amacres; pour rompre la septième amarre, on attendit le vent yi-le [1]; quand on cut le vent yi-le; on coupa donc la septième amarre et le bateau fila plus rapide qu'une fléche.

Grace à la vertu productrice de bonheur et grace à la puissance redoutable de ce su-pu (sarthuvahu), le bateau arriva promptement à l'île des Joyaux. (Fi-eul) donna cet ordre aux marchands ; « Recueillez toutes sortes d'objets précieux et chargez-en le bateau jusqu'à ce qu'il soit plein, mais gardez-vous de le trop alourdir. « Quand ils eurent fini de recueillir des objets précieux et qu'ils eurent fini de recueillir des objets précieux et qu'ils eurent le vent yi-le, leur bateau partit plus vite qu'une flèche et retourna dans le Jambudvipa. Pour aller au bourg de Wang-sa-po Vasava ; il y avait deux routes, l'une par eau, l'autre par terre. Cha-men-gi-eul (Grona Kotikarna, ayant demandé aux marchands quel chemin il fallait prendre, tous opterent pour la route de terre.

Il se trouve qu'il y avait une région déserte dans laquelle ils devaient s'arrêter pendant la nuit. (Yi-cul dit aux marchands : « l'ai entendu dire autrefois que, lorsque des brigands vieunent piller une caravane, s'ils commencent par tuer le chef de caravane (sa-po, sàrthaváha, alors les marchands n'ont plus aucun moyen de se tirer d'alfaire; mais, si le chef de caravane n'est pas tué, alors les marchands, soit par la puissance de leur argent, soit par leur force propre, soit par la lorce d'autrui, parviennent certainement à s'emparer des brigands ; je vuis donc m'en aller en quelque autre endroit pour y passer la nuit(2); au moment du depart, vous m'appelleroz. Fous ces gens l'approuvérent, et 17-cul Kotikarna s'en alla

<sup>(</sup>i) Drapaes une tode du terie de terme aignificant le vent fororable.

(ii) En ne restant pas uson in caravano, l'écal evite d'étre ule au cas on elle servet attaquée par des letgands , il bit messeve aux son chet.

promptement sur son ane en un antre lieu pour y passer la nuit.

Au milieu de la nuit, les marchands partirent ; ils s'éveillèrent les uns les autres, mais aucun d'enx n'appela Yi-rul (Kotikarna). Plus tard, dans la nuit, une grande pluie accompagnée de vent se mit a tomber; Yi-eul Kotikarna) s'éveilla et appela les autres marchands, mais personne d'entre eux ne lui repondit. Y eul Koțikarna se dit alors : « Comment se fait il que ces hommes soient partis en m'abandonnant? « Il ulla aussitot à leur recherche. Mais le chemin était fort sablonneux ; le vent et la pluie avaient brouillé les traces de pas qui avaient disparu ; c'est en se fiant au flair de son ane que Vi-eul Kotikarna avan-

cait en suivant la piste.

Extrémement affamé, il allait toujours plus avant lorsqu'il apercut une ville en fort bel etat (1); il fit alors cette réflexion : « Je pense que je trouverai ici à manger. » Il se tint debout à la porte de la ville, et, suivant le fil de sa pensée, il se mit à parler involontairement et dit à haute voix: Nourriture, nourriture, o Alors des centaines, des milliers et des myriades de démons affamés innombrables accoururent hors de la ville ; tous disaient : « De quelle sorte de nourriture s'agit-il et qui la donne ? » Vi-cal (Koțikarna) leur repondit : « Je n'ai pas de nourriture : je marchais tres affamé et je peusais que j'obtiendrais ici de la nourriture ; c'est pourquoi j'ai proféré ce mot; mais je n'ai point de nourriture; j'avais fait cette reflexion : Je vais obtenir de la nourriture aupres de cette ville, et c'est pourquoi j'ai prononce à haute voix le mot nourriture. - Les démons affames lui dirent: « C'est ici une ville de démons affamés; depuis des centaines, des milliers et des myriades d'années, c'est aujourd'hui que, pour la première fois, nous entandons prononcer à baute

<sup>1)</sup> Cf. dans la Sútrábunkára (trud. Huber, p. 29-103) l'épiscele de Kepkarna et de la ville des Protas.

voix le mot nourriture. C'est pour les nombreux motifscausés par notre manque de charité et par notre avarice que nous sommes tombés dans la condition de démons affamés. Où voulez-vous aller ? » Yi-eul (Koţikarua) leur avant répondu qu'il vouluit aller au hourg de Wang-sa-po (Vāsava), les démons lui indiquèrent le chemin qu'il devait suivre.

Vient Kotikarna se remit donc a avancer. Il vit derechef une ville et fit encore cette reflexion : « Dans la ville précèdente je n'ai pas obtenu de nourriture; peut-être pourrai-je obtenir ici de l'eau, » Il alla donc se tenir debout auprès de la porte et il dit a haute voix : « De l'eau, de l'eau. . Alors des centaines et des millions de démons affamés innombrables acconrurent hors de la ville; tous disaient : « De quelle eau s'agit-il, et qui la donne? » Yieul [Kolikarna] repondit : « Je n'ai point d'esu; j'étais extrémement alteré et je pensais que je pourrais obtenir de l'eau : c'est pourquoi j'ai proféré ce mot; mais je n'ai point d'eau. l'avais fait cette reflexion: le pourrai obtenie de l'eau auprès de cette ville, et c'est pourquoi j'ai prononce à haute voix le mot cau, « Les démons affames lui dirent : « C'est ici une ville de démons affamés; depuis des centaines, des millions et des myriades d'années, c'est anjourd'hui que, pour la première lois, nous entendons prononcer à haute voix le mot can. C'est pour les nombreux motifs causés par notre manque de charité et par notre avarice que nous sommes tombes dans la condition de démons alfames. On voulez-vous aller? » Yi-ent [Koțikarna) leur ayant dit qu'il voulaitaller au hourg de Wangsa-po (Vásava), les demons lui indiquerent le chemin qu'il devait suivre.

Il marcha encore et, avant qu'il fût longtemps, il aperçut un arbre nomme p'o-lo (palaça); pour la nuit, il s'installa dessous; il secona l'arbre et en fit tomber des feuilles; les plus tendres, il les mangea lui-même; les

plus grossières, il les donna à son une. Ensuite le soleil se coucha et la nuit vint; an milieu de cette nuit, un lit apparut; un homme apparut et une femme apparut; leurs visages étaient beaux et ils portaient des bonnets précieux de devas; ils se livrèrent ensemble au plaisir; Cha-men Vi-ent (Grona Kotikarna) se dit : « Je ne dois pas regarder d'autres personnes faire des actes secrets. « Cependant la nuit s'était écoulée et le jour reparaissait; aussitét le lit disparut et la femme disparut; une troupe de chiens vinrent slors et déverérent cet homme jusqu'à ce qu'il n'y ent plus de chair et qu'il ne restat plus que les os. Vi-eul Kojikarna fit cotte reflexion : « Je regrette de n'avoir pas demandé à cet homme quels actes il a commis auparavant pour recevoir maintenant cette rétribution, a savoir que la nuit lui apporte le bonheur et le jour le malheur. Je vais rester ici et attendre pour l'interroger. .

La nuit venue, il y out derechef un bean lit; un homme apparut et une femme apparut; leurs visages étaient beaux et ils portaient des bonnets précienx de devas; ils se fivrérent ensemble au plajsir. Fieul (Kotikarna) vint alors demander à l'homme : « Quels actes avez-vous commis pour recevoir maintenant cette retribution, a savoir que la anit your apporte le bonheur et le jour le malheur? » L'homme luf dit: « A quoi vous sert de me demander cela?» Vi-cal (Koțikarua) répliqua : « C'est parce que je désire le savoir. » L'homme dit : « Connaissez-vons le bourg de Wang-sa-po (Vasava) dans le royaume de A-che-mo-kia-ap'un-li (açınaka avanti? » Fi-eul (Koţikarna) ayant dit qu'il le connaissait, l'autre ajouta : « l'ai eté le boucher un tel; le respectable vicillard Kia-tchan-gen Mahakatyayana) passait constamment devant ma demoure et je ini offrais toujours à boire et à manger, des vêtements, des couvertures, des potions et des remédes. () Fi-eul (Kotikurna), il me disait sans cesso : Ne faites pas de mechantes actions, car ensuite vous recevriez de grandes soulfrances, »

Je lei repondais alors : " Depuis mes ancêtres jusqu'à moi, notre metier a été celui (de boucher), si maintenant je ne l'exercais pas, comment pourrais-je gagner ma vie ? -Kia-lehan-yen (Muhakatyayana insista en me disant : · Faites-vous ces actions mechantes surfout le jour ou surtout la unit? » Je lui répondis que c'était surtout le jour. Il dit alors : « Si, pendant la nuit, vous observez les cinq defenses, vous pourrez obtenir quelque peu de bonheur. - Suivant son avis donc, je regus les défenses et maintenant l'obtiens cette retribution, a savoir que la nuit m'apporte le honheur et le jour le malheur ; dans l'an et l'antre cas, c'est le résultat de la conduite que fai tenne; à quoi serviraient les regrets? « Cet homme demanda a Fi-ent; " Où voulez-vous alter? - Fi-ent (Koțikarna) lui nymt dit qu'il voulait aller au hourg de Wangsa-po (Vasava), l'homme lui indiqua le chemin a suivre,

Yi-eul Kotikarna se mit en route : il n'avait pos marche plus avant pendant longtemps lorsqu'il apercut un arbre dont le nom était p'o-lo palaça : il s'arrêta dessous pour y passer la nuit; il secoua l'arbre et un fit tomber des feuilles: les plus tembres, il les manges lui-même; les plus grossières, il les donns à son ane. Cependant la mit s'était écoulée et le jour était venu ; en cet endroit apparat alors un lit; un homme apparut et une femine apparat: leur visage était beau; ils portaient des bonnets precieux de devas; ils se livrérent ensemble au plaisie: Vi-ent (Kojikarna) se dit : « Je ne dois pas rester ici pour regarder d'autres personnes se livrer à des actes secrets. « Cependant le concher du soloil était survenu ; alors le lit disparut et la femme disparut; des insectes à cent pieds vincent et dévorègent cet homme jusqu'à ce qu'il n'y cut plus de chair et qu'il ne restat plus que les os. l'i-cul (Kotikarno fit crite réflexion : « Je regrette de ne pas avoir demande à cet homme quels actes il avait commispour recevoir maintenant cette retribution, à savoir que le jour lui apporte le bonheur et le muit le malheur. Je vais rester ici et attendre pour l'interroger.

La nuit se passa et le jour revint; derechef il v out un fit qui apparut : un homme apparut et une femme apparut : leur visage était bean et ils portaient des bonnets précieux de devas; ils se livrérent ensemble au plaisir. Fiscal Rotikarna vint alors demander a l'homme : « Quels actes avez-vous commis pour recevoir maintenant cette rétribution, à savoir que le jour vous apporte le bonheur et la mit le malheur? « L'homme répliqua : « A quoi vous sert de me demander cela " " Fiscal Kotikarna répondit : « C'est parce que je désire le savoir. » L'homme dit : « Counaissez-vons le bourg de Wang-sa-po Vasava dans le royaume de A-che-mo-kia-a-p'an-ti Açmaka avanti 2 = Vi-eul Kotikarna ayant dit qu'il le conusissait, l'antre ajouta : « l'ai été dans ce pays l'homme un tel et je commettais adultère uvec la femme d'un autre. Le respectable vicillard Kin-tchan-gen Mahakatyayana passait devant ma demeure et je lui offrais constamment à boire, à manger, des vêtements, des convertures, des potions et des remedes. O Yi-cul (Koţikarna), en ce temps, il me faisait ces recommandations: « No faites pas de méchantes actions, car ensuite vous recevriez de terribles punitions. » Je lui répondain: « Je ne peux me mattriser. Que faut-il que je fasse? - Il s'adressa de nouveun à moi en disant: « A quel moment yous livrez-yous le plus a ces actes ? . Comme je lai répondais que c'était surtout pendant la nuit, Kia-Ichan-gen (Mahākātyāyana) me dit: « Observez pendant le jour les cinq défenses et vous pourrez vous assurer un pea de bonheur. « Je suivis son avis ; parce que j'observai les cinq défenses pendant le jour, j'ai obtenu cette rétribution, à savoir que le jour m'apporte le bonheur et la unit le malheur. Me repentir de mes anciennes actions ne me servirait plus de rien. » L'homme demanda à Yi-eul (Kotikarna : « Où voulez-vous affer ! » Fi-ent avant répondu

qu'il voulait aller au bourg de Wang-sa-po Vasaval. l'homme lui indiqua le chemîn à suivre.

Étant allé plus avant, Vi-ent (Kotikarna) aperent encore un bomquet d'arbres et un étang à l'onde pure : Vi-ent Kotikarna s'y baigna et y fit boire son anc : sur le bord de cet étang so trouvait une salle ornée de toutes sortes de joyaux : Vi-ent Kotikarna contempla cette salle et se dit : « Je suis près de mourir de faim et de soif ; qu'importe l'endroit où cela devra arriver ? « Il monta donc dans la salle en recitant cette stance des livres saints bouddhiques (!) :

La faim est la première des peines: — les samskaras (composés) sont la première des souffrances; — par ce moyen on connaît le joyan de la Loi (2 ; — le niveana est la

première des juies.

Etant monté dans la salle, il apercut une femme assise sur un lit d'ivoire ; aux pieds du lit étaient attachés deux démons affamés. Cette femme connaissait le nom de Yi-eul Kotikarna et elle lui demanda de ses nouvelles en disant : « O Cha-men Yi-eul (Crona Kotikarna), en chemin n'ayezvous pas été épuisé de futigne, n'avez-vous pas été altéré, n'avez-vous pas ete affame " - Yi-ent (Koţikarın) pensa ; · Cette l'emme ne m'a jamais vu de sa vie et rependant elle sait mon nom ; comment cela se fait-il? » La femme invita alors Fi-cul Kotikarna a s'asseoir et ils s'interregerent l'un l'autre ; il fui demands : « Noble femme, faites-moi l'aumone d'un peu de nourriture, » « Je vous en donnerai, dit la femme; mais gardez-vous d'en faire part à ces deux démons affames. » Fi-ent (Kotikarna) repliqua : " Noble femme, je suis maintenant fort affame ; comment pourrais je cien donner aux démons? « La femme lui présenta de l'eau pour se faver les mains, puis elle hii donna à manger.

(1) Voyer Dhammapada, vers 20.

(2) Cost helirs que la faim et la seil font apprécier à l'homma le hienfait de la religion bonddhique qui procure la henheur de ne plus seulir.

Comme elle désirait que Yi-eul (Kotikurna) connût la situation crece par des causes anterieures, elle sortit un moment de la salle : aussitôt les deux démons tendirent les mains en disant : « O Cha-men Yi-enl (Grana Koțikaena, faites-nous l'aumône d'une bouchee; faites-nous l'aumone d'une demi-bouchée; notre ventre est devoré par la faim comme par un fou bridant. . Cho-men Yi-ent Crona Kotikarna se plajsait deja auparavant a faire la charité et il avait compassion de tous les êtres vivants. Il lit cette reflexion : « Quand Pavais faim, fai souffert; comment ces demons affames pourraient-ils no pas souffrir? A chacun d'oux donc il donna une bouchée; ces deux demons mirent dans leur bouche leur nontriture, mais celle-ci se transforma en sang et en pus ; le peu qu'ils en avaient avalé, ils le rendirent en le vomissant et celu remplit la salle d'ordures infectes.

Sur ces entrefaites, la femme revint et vit ce qui s'était passe; les déjections infectes remplissaient la salle; la femme dit: « Je vous avais recommande de ne leur rien donner: pourquoi leur avez-vous donne quelque chose? » Viscul (Kotikarna repondit : - O ma stepr, je ne savais pas ce qui se passerait, et c'est pourquoi je leur ai donne quelquelque chose. « La fomme enleva alors leura dejections ; elle halava et arrosa le sol, elle brôla des parfums, puis elle revint s'asseoir au môme endroît que precedemment. Vi-eal Kolikarna lui dit : « () me swur, donnez-mei encore à manger, « La femme repondit : « Je ne vous refuse pas la noorriture; mais, si je vons en donne, le crains que vous n'en fassiez de nouveau part aux demous; or celu niest pas admissible. Fi-ent Kotikurna lui dit : " O ma sœur, c'est parce que, auparavant, je ne savais pas ce qui acriverait que je leur ai donne quelque chose, mais maintenant je ne recommencerai plus, a Cetta femme se lava alors les mains avec de l'eau et donna à manger à Li-out Kottkarnat.

Sur ces entrefaites, une autre femme vint et dit: « Noble femme, donnez-moi à manger. « La première femme îni répondit. « Nontrissez-vous de votre nouvriture babituelle. « Dés qu'elle eut prononce cette parole, une marmite à trois pieds apparut; un feu de charbon la faisait bouillonner; cette femme enleva ses vétements, les mit de côte et entra dans la chandière; sa peau et sa chair furent entièrement entres; il ne resta plus que de petits morceaux d'es; mais alors un vent frais vint à soufilee; elle put sortir de la marmite et revenir à la vie; elle mit ses vétements et dévora sa chair cuite. Quand elle l'eut dévorrée, elle partit.

Fiend [Kolikarna] continua a manger; il y eut encore une antre femme qui vint et qui dit : « Noble femme donnezmoi a manger, » La premiere femme lui dit : « Mangez votre nourriture habituelle. « Quand elle cut ainsi parle, l'antre femme se transforma en un bélier et dévora de l'herbe.

Charmen Yiseul Crons Kotikarna fitalors cettorellexion; " Tai quelques dontes et je me demande si je ne suis pas mort parmi les hommes pour naître dans le royaume des démons affamés. « Il dit donc : « Noble femme, que signifient ces choses? . La femme répliqua : A quoi vous sert de me le demander? « Vi-ent (Kotikarus) répondit : « Mon désir est de le savoir: « La femme lui dit : « Connaissezvous le hourg de Wung-au-pa Vasava dans le coyaume de A-che moskia a-p an-li (Açınaka ayanti)? « Yi-val (Kofikarıya) ayant dit qu'il le connaissait, elle reprit : « Ce demon qui est attaché à un pied de mon lit du côté de ma tête était mon mari, le notable un tel: celui qui est attaché à un pied de mon lit du côté de mes pieds était mon fils; le respectable vieilland Kin-lehan-yen (Mahakatyayana) passait souvent par ma demeure; il recevait de moi des vétements, des potions et des remèdes que je lui offruis. Ces deux hommes en congurent de l'irritation contre moi et dirent ; Nous acquerons des richesses à grand'peine et vous les prenez pour les donner à d'autres; vous rendez inutiles nes propres fatigues; dans une vie ultérieure, puissiez vous recevoir en rétribution du pus et du sang. « A cause donc de leur avarice et parce qu'ils ne prirent pas plaisir aux liberalites, ils tomberent parmi les démons affames. Par suite de la rétribution que leur a value cet acte de méchant langage, tout ce qu'on leur donne à manger se change en

pus et en sang.

Fi-end Kotikarna dit; a Pourquoi cette femme devorait-elle sa propre chair? a La femme lui dit i a Cette
femme etait l'épouse de mon fils; quand je lui donnais
des aliments à porter à Mahahâtyâyana, tantôt elle les
mangeait elle-même, tantôt elle les donnait à d'autres
personnes; quand je l'interrogeai à ce sujet, elle me dit
ceci : « Je n'ai point mangé de ces aliments et je n'en ni
point donné à d'autres personnes, si j'en ai mangé ou «
j'en ai donné à d'autres personnes, paissé-je dévorer ma
propre chair. » Voilà pourquoi maintenant elle dévore sa
propre chair. »

(Yieul demanda encore) ce qu'avait fait lu seconde femme pour se transformer en un belier qui dévoruit de l'herbe. Son interlocutrice lui dit : « Elle était ma servante ; quand je la chargeais de piler et de moudre du grain, tantôt elle le mangeait elle-même, tantôt elle le donuait à d'autres personnes ; si je vennis à l'interroger à ce sujet, elle me répondait : « Je n'en ai point mange et je n'en ai point donné à d'autres personnes ; si j'en ai mangé moi-même ou si j'en ai donné à d'autres personnes, puisséje dans une vie ultérieure devenir un bélier et manger de l'herbe. « Voilà par quelle suite de cause à effet elle est devenue un mouton et mange de l'herbe. «

Vi-cul (Koțikarna lui demanda : « Vous-même, quels actes avez-vous commis ? « La femme répondit ; « l'ai commis quelques fautes légères : mais je ne resterai pas longtemps dans cet endroit et, quand je serai morte en ce lieu, je devrai nattre au nombre des devas des quatre devarajas (1). Ponvez-vous me rendre un petit service? " Vi-eul (Koțikarna) lui ayant demande de quoi il s'agissait, elle ajouta : " Dans le bourg de Wang-su-po Vasava) j'si une tille qui n'a point encore appris a faire le bien. Retournez la-has et dites de ma part à ma fille une telle : . l'ai vu votre pere, votre mère, votre frère ainé, la femme de votre frère ainé et votre servante ; seule votre mère est heureuse ; tous les autres subissent des chatiments. Votre mère vous fait dire par mon entremise : Ne faites pas de manyaises actions, car dans vos vies ulterioures vous recevriez de cruelles punitions. Si vous ne croyer pas aux paroles de votre mere, je vaisvous donner une preuve qu'elles sont véridiques, en vous révélant une chose que vous ignorez : dans tel endroit il y a un tresor caché où se trouve quantité d'argent et d'objets de valour; prenez-les et faites-en des offrandes aux religieux pour accomplir des œuvres productrices de bonheur en ma faveur ; faites-en aussi des offrandes au respectable vieillard Kia-tehan gen (Mahakatyayana ; ce qui restera, vous pourrez vous en servir pour subvenir à vos propres besoins, w

Quand la femme cut ainsi parlé, elle demanda à Yi-eul (Koțikarna) s'il désirait partir, et, comme il répandait affirmativement, elle lui enjoignit de fermer les yeux; il ferma les yeux comme elle le lui disait, et en un instant elle le déposa non loin du honeg de Wang-ra-po (Yāsava).

Cependant les autres marchands étaient arrivés anparavant dans ce bourg : les habitants leur avaient demande pourquoi on ne revoyait plus Cha-men-Vi-ent Crema Koțikarna) : ils avaient repondu qu'ils l'avaient perdu dans la

<sup>()</sup> 四天王天 Cette Lorunte designe les dient Trayantelores, ronne le protes le possage correspondant à selui-ci dons le Divyavadana : trayantropen devanikàse upapatteryan

grande mer. Alors tous les gens du hourg, apprenant qu'ils avaient perdu Yi-aul Kojikarna) se lamentérent tous ensemble comme s'il ensent été en denil d'un pere on d'une mère. Yi-eul (Kotikarna) leur demanda pourquoi ils se lamentaient ainsi? ils lui répondirent que c'était parce que Cha-men Yi-eul (Crona Kotikarna) s'était perdu dans la grande mer et que pour cette raison ils se lamentaient et s'affligeaient entre eux. Yi-eul Kotikarna) se dit alors : « Quand la nouvelle de ma mort s'est répandue, voici à quel point tout ce boarg a été chagrin et inquiet : si maintenant ces gens me voient, ils seront de nouveau troubles et agités ; qu'est-il besoin que je revienne parmi voux à Capendant cette noble femme m'a recommande de parler à sa tille ; il faut donc que j'aille auprès de celle-ci, »

Fieul 'Koțikurua') se rendit graduellement jusqu'a la maison de cette fille, et, après avoir échangé les compliments d'usage, il lui demanda : « Vous, une telle, savervous que j'ai vu votre pere, votre mere, votre frere gine, la femme de votre frère ainé et votre servante qui sont tous parmi les démons affamés? Seule votre mère jouit do bonheur tandis que les autres subissent des tourments. Votre mère vous fait dire : Ne commettez pas de mechantes actions, car ensuite vous recovriez une punition terrible, . La fille s'écria : « Hé, l'homme, vous êtes un fou et un insensé! mon père et ma mère étaient charitables et ant accompli des actes producteurs de honheur; à leur mort, certainement ils seront nes dans les cieux; pouquoi se trouveraient-ils parmi les démons affamés ? « Fi-cul (Kotikarna) dit alors à cette fille : « Voici ce qu'u dit votre mere: en tel endroit if v a un tresor enché on se trouvent de grandes quantités d'argent et d'objets : fait sen des actes producteurs de bonheur en mo faveur ; faites des offrandes aux religieux et au vénérable vicillaril Kin-Jehun-gen (Mahak Atyayana); ce qui restera, vous vous

en servirez pour subvenir à vos propres besoins. « Quand cette fille out entendu cela, elle se rendit à l'endroit où était le trésor, le découvrit et y trouva beaucoup d'argent et de richesses ; elle put ainsi concevoir de la foi et, conformement aux ordres de sa mère, elle se servit de ce tresor pour faire des offrandes à la multitude des religioux.

Cha-men Vi-cul (Crona Koțikarna), dans une vie anterioure avait fait des offrandes au Buddha; il avait plante
ainsi une racine d'excellence, une racine de prolit et il
avait été près de voir les vérités suprêmes. Par la puissance de cette cause, il put obtenir dans son existence
présente la sagesse sans défaut. Cet homme, pousse par
la puissance de sa racine d'excellence, lit alors cette
réflexion: « Puisqu'on a'est lamenté à mon sujet; pourquoi retournerais-je chez moi ? Il faut que je me rende
auprès du grand Kin-tehan-yen (Mahākātyāyana). »

Quand il s'y fut rendu, il lui rendit hommige, puis il s'assit de côté. Chu-men Vi-eul (Crona Coțikarna) etait degoûte dans son cour de ce qui lui était accive et il redontait le monde. Le venerable visillard Kin-tchon-yen (Mahakatyayana), on accord avec les dispositions d'esprit où il se trouvuit, lui expliqua la Loi. Alors, sur son siège, Koțikarna obtint la vue de toutes les lois par l'œil de la Loi pure, calme et saus souillure; cet homme vit alors la Loi, obtint la Loi, connut la Loi, purifia la Loi; il considera qu'il se repentait de ne pas y avoir ajouté foi et de ne pas s'y stes conformé; anssitôt, arrive au fruit de la voie (margaphals), il obtint l'absence de toute crainte (vaicaradya); il se leva de son mège, adore de son visage les pieds du vénérable vieillard Kia-tchin-yen Mahakatyayana et lui dit : « O homme de grande vertu (bhadanta), je prends mon rafuge dans la Buddha, je prends mon refuge dans la fair je prends mon refuge dans l'Assemblee, le suis un geou-po-rai (upasaka), je relléchis a ceci que, a partir de maintenant et jusqu'à la fin de mes jours, je ne tuerai pas d'être vivant et que j'aurai des sentiments de foi et de pureté; à homme de grande verta (bhadanta) je desire dans la Loi excellente et supérioure sortir du monde, recevoir toutes les défenses et devenir bhiksu; je désire dans la Loi excellente et supérioure suivre la bonne voie,

Kin-lehan-yen (Mahākātyāyana) lai demanda: « O Ghamen Yi-eul (Grona Koţikarna), votre pere et votre mere vous autorisent-ils a sortir du monde? » (Koţikarna) repondit; » Ils ne m'y ont pas encore autorises, » « Suivant notre règle, reprit Kia-lehan-yen (Mahākātyāyana), si le pere et la mere ne sont pas consentants, on ne peut sortir du monde et recevoir toutes les délenaes. » Yi-eul (Koţikarna) dit; » O homme de grande vertu (bhadanta), je m'informerai à ce sujet. Si mon père et ma mère m y autorisent, je viendrai pour sortir du monde et pour recevoir toutes les délenses. » Kia-lehan-yen (Mahākātyāyana) ajouts: « Il împorte que vous connaissiez ce qui en est. » Vi-eul (Koṭikarna) posa en signe d'adoration son visage sar les pienis du vénérable vieillard Kia-tehan-yen (Mahā-kātyāyana), puis il retourna dans sa famille.

Il alla voir son père et sa mere, leur rendit hommage et leur demanda de leurs nouvelles. Le père et la mere de Vi-ent (Koțikarna), à cause de l'affliction qu'ils avaient ene précédemment, avaient perdu la vue. Quand ils apprirent que Vi-ent (Koțikarna) était revenu sain et sauf du milieu de la grande mer, des lacmes d'émotion et de joie coulérent et leurs yeux recouverent la vue.

Quand Yi-eul (Koţikarna) out passe cinq ou six joura aupres d'eux, il dit à son père et a sa mère : « Autorisozmoi dans la Loi excellente et superieure à sortir du monde. « Son père et sa mère lui répondirent : « O Yi-cul (Koţikarna), nous n'avons que vous. Autrefois, du plus profond de notre cœur nous avons désiré yous obtenir.

(Ensuite.) n'écoutant pas nos avis, vous êtes alle sur la grande mer. (Puis) nous avons reçu la nouvelle de votre mort, et, à cause de notre affliction, nos yeax sont devenus aveugles. Maintenant, vous voici revenu sain et sauf de la grande mer; nous en avons ête très joyeux et nos yeux ont pu recouvrer la vue. Maintenant, c'est comme si vous étiez ressuscite. Si vous voulez suivre notre avis, vous vous occuperez à nous servir; notre vie ne durera plus bien longtemps; si vous pouvez attendre jusqu'à la fin de notre existence sans sortir du monde, la mort ne nous seru pas pénible, « Fi-eul (Koţikarus) leur repondit qu'il y consentait; il servit pendant douze ans ses parents qui, à la fin, moururent; comme le dit la gathà:

Foat er qui vit doit moarir; — ce qui est élevé aussi s'affaisse; — tous les êtres prennent fin : — il n'y en a aucun qui soit étarnel.

Yi-eul (Koţikarpa) se baigna, puis il se rendit auprès du venerable Kia-lehan-yen (Mahākātyāyana); il posa son visage sur les pieds de celui-ci en signe d'adoration, puis il s'assit de côte. (Il lui dit:) « O homme de grande vertu (bhadanta), j'ai maintenant obtenu la foi en la Loi correcte; je désire, dans la loi du Buddha, sortir du monde et pratiquer la conduite religieuse (1). « Le vénérable Kia-lehan-yen (âyusmat Mahākātyāyana) accorda alors à Yi-eul (Koţi-leana) de sortir du monde.

En ce temps, dans le royaume de A-che-mo-kiu a-p'anti (Açmaka avanti), il y avait peu de bhiksus et une communauté de dix était difficile a constituer.

Co cha-mi (2) (cramanera) avait passe la retraita d'été (3) et avait fini d'agir a safantaisie (4) : (en co moment), les disci-

<sup>1)</sup> Littérstement : la conduite brahmique 提行.

In C'est hatibarna qui est amet designé.

<sup>[</sup>I] Le provienta, ou ceremonie metion un a la retraite de la samon des planta, avait en hou.

it Coal-à-dire que le moment était venu pour lui de recevoir les défunées.

ples qui demouraient avec le venérable Kia-tchan-yen (Mahakatyavana) et les disciples qui demouraient dans son voisinage, vinrent de tous côtes voir le mattre et demander de ses nouvelles. Alors les bhiksus se trouvérent au complet pour former une communaute de dis personnes (1). et, en ce temps, ils fournirent à Yi-ent (Kotlkarna), l'occasion de recevoir toutes les défenses. Puis les bhilsus désirerent se rendre dans le voyaume de la contree orientale, pour aller a l'endroit ou était le Buddha, pour voir le Buddha et pour lui faire des offrandes. Fi-cul (Koţikarna) demanda aux biksus : « Vénérables (ayuşmat), ou allezyous? » Ces hommes foi dirent : » Nous désirons aller dans le reyaume de Chô-seci (Cravasti) pour y voir le Buddha, l'Honore du monde, pour nons approcher de lui on personne et l'adorer " l'ead répliqua : 4 Moi aussi, je desire y aller. . Ces hommes lui dirent de faire comme bon bu semblait. Yi-eul (Kotikarna) reprit : « Attendezmoi un moment jusqu'à ce que j'aie pris congé de mon hoschung upadhyaya . " Fi-eul se rendit aupres du venerable Kin-lehon-yen (Mahakatyayana); il mit son visage sur les pieds de celui-ci en signe d'adoration, s'assit de côte et lui tint ce langage :

Or homme de grande vertu bhadanta, à ho-chang tapadhyaya, maintenant l'aitermine le temps de la retraite; je désire me rendre dans les royaumes de la region orientale pour y voir le Buddha, l'Honoré du monde, pour m'approcher de lui en personne et pour l'adorer, le desire

que vous m'autorisiez à partir. «

Kin-lehan-gen (Mahāhātyāyana) lui dit a Si yous desirez y aller, laites comme il yous plaira. En mon nom, yous poserez votre visage sur les pieds du Buddha en sigue d'adoration et yous lui demanderez de ses nonvelles : àt-il eu pau de maladies? a-t-il en peu de tourments : dans

ri Pour que l'ordination puisse être bille. Il finit que la communauté compte au minimum des personnes.

ses actes a-t-il en aise et profit ? reste-t-il calme et loveux ? Puls les mêmes questions seront posées aux autres bhiksus. (Vous ajouterez alors 6 le vénérable Mo-ho-kiu-Ichan-yen Mahakatyavana) est mon ho-chang (upadhyaya): c'est, dans la covanne de d-che-mo-kiu-n-p'an-ti Açmaka avanti, la doctrine (t) de ce vieux bhiksu qui m'a sauve, Ce vénérable (Mahakatyayana) pose en signe d'adoration son visage sur les pieds du Buddha et lui demande de ses nouvelles : a-t-il en pen de maladies ? a-t-il en pen de tourments? dans ses actes a-t-il ou nise et profit? resto-til calme et joyeux ? puis, quand les mêmes questions auront oto posees aux untres bhiksus, comme le vent la regle, vons demanderez cinq choses au P'o-kio-p'o Baghavat : En premier lieu dans le royaume de A-che-ma-kia-a-p'an-fi (Açmaka avantf), il y a trop peu de bhiksus pour recevoir les défenses complètes, et une communanté de dix personnes est diffacile à constituer; je desire que le Buddha consente a ce que, dans ce royaume, un nombre moindre de bhiksus (soit requis) pour recevoir les défenses complêtes. En second lieu, dans le royanme d'A-che-ma-kia-ap'an-h, Açımaka avantı, le sol est dur et il y a beancoup de callloux et de blocs de terre; je désire que la Buddha autorise les bhiksus de ce royaume a porter une paire de sandales de cuir. En troisieme lieu, dans ce royaume de A-che-mo-kin-a-p'an-li (Acmaka avanti), les gens se plui-

il te terme amploye in est écrit en caractères de transcription mome n' il ti l'o lo 藥 會 衛 衛 管 離, Le dictionnaire l'un fan ya 誠 量 請 excieme sieche, se reternal au pussage que nome traducam en re unment, dit sous la cabrique les fa may chapitre xi me me l' ti signific 主, il la la agame 持 Or nome autone d'autre part, que dans le chinos handdilippe, l'expression 佳 持 désigne la religion. Nous lisaire en effet, dans le dictionnaire de Rojima Sektina intitué l'attau ben fien qu' l'art, une creation d'un auvrage banddilique co il est dit e l'ourques desarre tem la religion 其 par les autre 佳 持 \* Les auts significat que les rempent fournit à l'immune cet état sons deprire .\*

sent à se laver et ils se nettoient avec de l'eau. Je désire que le Buddha autorise les bhiksus de ce royaume à se laver constamment. En quatrième lieu, dans des pays comme ceux de l'Orient, on se sert de coussins rembourrés de chanvre, ou de coussins rembourrés de plumes ou de poils, ou de coussins rembourres de coton. Je désire que le Buddhe autorise les bhiksas du pays de A-che-mokia-a-n'an-li (Acmaka avanti) à avoir des coussins de peau, soit en peau de mouton, soit en pean de cerf, soit en peau de houe. En cinquième lieu, quand un bhiksu envoie un autre bhiksu remettre un vêtement à un troisième bhiksu, si ce troisieme bhiksu ne le recoit pas et que ce vétement fasse défaut dans le délai prescrit 1, que devons-nous dire? -O Yi-eul Kotikarna), si vous allez dans les pays de l'Orient pour aller voir le Buddha, l'Honore du monde, et si vous vous approchez en personne de lui pour l'adorer, demandez de ma part de ses nouvelles comme je vous l'ai dit, puis exposez ces cinq questions à l'Honore du monde. »

Alors Vi-eul (Kotikarna), ayant reçu ces instructions du vénérable Kia-tchan-yen (Mahakatyayana), en loua l'utilité, puis, se levant de son siège, il pose son visage sur (les pieds du) vénérable Mo-ho-kia-tchan-yen (Mahakatyayana) en signe d'adoration. Après quoi, il se rendit dans sa propre démeure pour faire remise de sa literie; il prit ses vétements et son bol et se mit à parcourir les divers royaumes; par étapes successives, il arriva dans le royaume de Chō-mei (Crāvasti). Il vit le Buddha; il posa son visage sur les pieds de celui-ci et s'assit de côté.

<sup>(</sup>I Pendant la suison des pluies, les religieux sont autorisés à rececoir des estimux, quant la cérémonis do praviana a clos la suison des pluies, un nouveau délai de dix jours est accordé, pendant lequel un religieux peut receveur un vétement supplémentaire (kathina) et un vétement à été suvoyé pendant ses dix jours, mais n'est pas parrann au destimpire avant que le délai soit expiré, la question se puse de suvoir qui est en fante et qui doit faire la confession du périté : est-ce l'expediteur? est-ce l'infermédiaire qui s'était chargé de transmettre le vétement? estce le destinutaire qui la reçoit après que le détal est passé?

C'est une règle constante observée par tous les Buddhas que, lorsque vient un bhiksu êtranger, le Buddha lui demande de ses nouvelles en ces termes : « Étes-vous à bout de patience? restez-vous calme et joyeux? n'avez-vous pas eprouvé des difficultés en mendiant votre nour-riture? n'êtes-vous pas fatigué du voyage? « Alors donc le Buddha posa ces questions ainsi formulées (1) à Yi-enl qui répondit : « En vérité, ma patience n'est pas à bout; je reste calme et joyeux; je n'ai point éprouve de difficultés en mendiant ma nourriture; je ne suis point fatigué du voyage. »

C'est une règle constante observée par tous les Buddhus que, lorsqu'ils passent la nuit dans le même endroit qu'un bhiksu étranger, ils chargent un serviteur de disposer un lit et sa literie dans la chambre pour le bhiksu etranger. En ce temps, le Buddha ordonna a A-nan. (Ananda) de disposer son lit et la literie dans la chambre pour le bhiksu etranger. A-nan (Ananda) fit alors cette réflexion : « Puisque tel est l'ordre du Buddha de disposer un lit et sa literie pour le bhiksu étranger, c'est donc que le Buildha, l'Honoré du monde, anjourd'hui veut certainement passer la muit dans la même chambre que ce bhikşu. . Il se rendit alors dans la demeure du Buddha et disposa un lit et sa literie pour le bhikşu étranger. Après quoi, il revint annoncer: « O homme de grande vertu (bhadanta), j'ai dispose un lit et sa literie pour le bhikşu étranger. Maintenant que c'est fait, le Buddha connaît luimême le temps /où il convient de se rendre dans sa demeure'.

Le Buddha se leva de son siège et se rendit dans sa demeure. Quand Il lut acrive à l'androit où il devait prendre place, on étendit un ni-che-l'on (nisidana) et, croisant les jambes, il s'assit accronpi. Yi-eul (Koțikarna)

<sup>(</sup>l) Le (exte chinan répète intégralement toutes ces questions

se rendit dans la demeure du Buddha, et, quand il fut entre, il adore en posant son visage sur les pieds du finddha; a l'endroit où il devuit prendre place, on étendit un ne-che-l'un misidana, et, croisant les jambes, il s'assit accoupi. Tons deux resterent silenciensement en contemplation pendant la plus grande partie de la nuit; quand minuit fut passo et qu'on fut entre dans la seconde partir de la muit, le Buddha dit à Vivent (Koțikarm) : « O bhikan, psalmodiez, . Yi-eul Kotikarna, emit des sons subrils et recita les sutras du păravana, et du satva durcana (po-loogen za-tehb-l'o-chb zou-tou-tou). Quand il ent fini, le Buddha le Iona en disant : Très bien, à bhiksu; vous avez une methode excellente de récitation; vous savez récitor avec la prononciation du pays d'A-p'an-li avanti : votre elocution est parfaitement claire et nette; elle est tout a fait facile a comprendre; o bhiksu, yous aimez à étudier et vous aimez à psalmodier, a Le Buddha, parce qu'il savait ce qui en stait, lui demanda ; « Pourquoi étes vous entre si tard en religion? « Yi-ent Kotikarna) répondit : « O bhadanta, je commissais depuis longtemps les maux que causent les desirs; mais, pour quelque raison provenant d'une cause antérieure, le n'avais pu sortir du monde. « Il prononça alors cette găthă :

Ayant ou les péchés de ce monde, — je vis la Loi et ne me plus pas à l'oublier. — L'homme saint ne se platt pos an mul; — le pervers ne se platt pas an bien.

D'une manière absolue, j'ui en le guit de la Loi; — le goût de la Loi met fin aux tourments; — il supprime les ordures et écarte tous les maux; — celui qui obéit à la Loi se réjouit du goût de la Loi.

Fi-cal Koțikarua) cut alors cette pensée : « Le moment est venu pour moi d'interroger complétement l'Honore du monde sur les cinq choses. « Alors donc Fi-cal (Koțikarua) se leva de son siège, disposa son vetement de façon à déconvrir son épaule, et, joignant les mains, dit au Buddha : « O Honore du monde, le venérable Ta-kia-lehan-yen Mahaka-tyayana) est mon ho-chang (upadhyaya); c'est lui qui, presidant depois longtemps à la religion dans le royaume d'A-che-mo-kia a-p'an-li, m'a sauve; me prosternant et mettant la tête sur les pieds du Buddha en signe d'adoration, je m'informe si vous avez en peu de maladies et peu de tonements, si, dans vos actes, vous avez en aise et pro-lit, si vous restez calme et joyeux. Puis, s'étant informe de la même manière auprès des autres bhikşus, il interrogea complètement l'Honore du monde sur les rinq chuses. Le Buddha dit à To-cul (Kotikarna); a Arrêtez-vous pour le moment; attendez que je vous interroge et

alors tous parlerez. "

Le Buddha rounit pour cette circonstance les religioux, puis, quand les religieux furent reunis, il dit à l'i-eul Kotikarna) : . Les questions que vous aviez à me luire, faites-les. - Alors Fr-cul (Kotikarua) dit au Buddha : - O bhadanta, le venerable Kiastchan-gen Katyayana est mon ho-chang upádhyáya ; c'est, dans la royauma d'A-che-mokin a-p'an-l'i (Açmaka avanti), la doctrine de ce vieux bhiksu qui m'a sauve. Ce vonerable pose en signe d'adoration son visage sur les pieds du Buddha et lui demande : a Avez-vous en pen de maladies? Avez-vous en pen de tourments? Dans vos actes avez-vous en aise et profit? Restez-vous calme et joyeux 1 Les mêmes questions ayant die posees aux antres hhiksus je vais exposer les cinq questions à l'Honoré du monde ; quelles sont ces cinq questions? Voici la première : Dans le pays d'A-che-mukia a-p'an-li (Agmaka avanti), il y a trop peu de bhiksus pour recevoir les défenses complètes et une communauté sle dix membres est difficile a constituer. Nous sonhaitons que le Buddha permette que dans ce rayaume un nombre moindre de bhiksus reçoive les défenses complêtes. Voici la seconde questian : Dans le pays d'A-chema-kia a-p'an-li Acmaka avanti , le sol est dur et il y a

beauconp de cailloux et de blocs de terre ; nous désirons que le Buddha autorise les bhiksus de ce royaume à porter une paire de sandales de cuir. Voici la troisième question : Dans le pays d'A-che-mo-kia a-p'an-li (Açmaka avanti, les gens se plaisent a se laver et ils se nottoient avec de l'eau; nous désirons que le Buddha autorise les bhiksus de ce pays à se laver constamment. Voici la quatrieme question : O bhadanta, dans des pays comme ceux de l'Orient, on se sert de coussins rembourrés de chanvre, on de coussins rembourrés de noils, ou de coussins rembourrés de coton; nous désirons que le Buddha autorise les bhiksus de ce royaume à avoir des coussins de peau, soit en peau de mouton, soit en peau de cerl, soit eu peau de boue. Voici la cinquieme question : Quand un bhiksu envoie un autre bhiksu remettre un vétement à un troi-ième bhiksu, si ce troisième bhiksu ne le recoit pas et que ce vétement fasse défaut dans le delai prescrit, que devons-nous dire ! "

Le Buddha, de toutes sortes de laçons, loua les défenses et loua l'observation des défenses; après quoi, il dit aux bhiksus; « A partir d'aujourd'hui, je permets que, dans les pays de la frontière, des qu'un cinquième observateur de la discipline se trouvera, on reçoive les défenses complètes. Dans la région du Sud il y a le village de l'Arbre blanc sont les pays de la frontière; dans la région de l'Onest, il y a le village habité par des brahmanes : au delà du village habité par des brahmanes sont les pays de la frontière; dans la region du Nord, il y a la montagne Yeon-che-lo (Uçira); non loin de vette montagne sont les arbres sa-lo de la source des jones (Caravati); au delà de ces arbres sa-lo sont les pays de la frontière; dans la région de l'Est, il y a le village P'o-lo (1) dont le surnom est K'ia-

il Par une confusion qui est très frequente, p'e a da être enbattiné à

lang I nau dela de Kin-lang sont les royanmes de la frontière; du côté du Nord-Est est le fleuve des bambous; au dela du fleuve des hambous sont les pays de la frontière. - A partir d'anjourd'hui, je permets aux bhikşus du pays d'A che-mo-kia a-p'an-ti (Aemska avanti) de se faire une paire de sandales de cuir; lorsque ces sandales seront percées, ils les répareront au moven des deux extrémités qu'ils placeront au centre. Des chaussures de cuir épaisses et lourdes, il no faut pas qu'ils en portent ; des chaussures faites en peau avant gardé sa toison, il ne faut pas qu'ils en portent : des chaussures de cuir faisant du bruit, il ne fant pas qu'ils en portent; des chaussures de cuir lavées, il ne fant pas qu'ils en portent : toutes les chaussures de cuir blen, ou jaune, ou rouge, ou blanc, ou noir, les chaussures agrémentées de peau bleue, ou jaune, ou rouge, ou blanche, on noire, les chaussures ornées de broderies en lanières blenes, ou jaunes, ou rouges, ou blanches, ou noires, les chaussures brodées sur peau de lion, ou brodées sur peau de tigre, ou brodées sur peau de leopard, on brodées sur peau de loutre, ou brodées sur peau de chat, les chaussures en fibres de leou-lo (tilla = coton), ou en fibres moelleuses, ou en fibres de kie-per (karpáça = coton), les chaussures en poil de bouc ou de mouton, les chaussures à contures faites en poil de bouc on de moutou, les chaussures en corne ou en eur de bouc ou de mouton, et, d'une manière genérale, toutes les chaussures en cuir précedemment énumeroes en detail, les chaussures consues avec des nerfs de paon, les chaussures faites en peau variée d'ailes de paons, toutes les chaussures de cuir de confeurs diverses et à coutures orners, il no faut pas qu'on les porte. Si on les parte, on commet le peché de l'ou-ki-lo

su ; un doit avoir eu en réalité m-la correspondant à Mahà: sàlà du texte pait S.R.E. vol. XVII, p. 38.

E'm-lang correspond probablement à Kalangala, Indiqué comme la limite orientate dans la Vinaya pati (S.B.E., vol. XVII), p. 351

(duskria). - A partir d'aujourd'hui, je permets que, dans le pays d'A-che-mo-kia a-p'an-li (Acmaka ayanti), on se lave constamment. - Pour co qui est des coussins rembourrés en chanvre ou en poil, ou en coton dont on se sort en Orient, je permets unintemmt que, dans le pays d'A-che-mo-kia a-p'an-li (Acumka avanti), on emploie de tels conssins faits de cuir, soit en peau de mouton, soit en pean do cerf, soit an pean de bone. - Quand un bhikan envoie un autre bhiksu en le chargeaut de remettre un vêtement a un troisième bhiksu, si ce troisième bhiksu ne le recoit pas et que co vétement fasse defaut dans le delai prescrit, à ce sajet le Buddha dit : Si on trouve ce vêtement, le troisième bliksu est en droit de le garder pendant dix jours (1 : s'il depassa le terme de dix jours, il commet le péché de châdo (Inisser tomber - naisargika payattika). - Au moment où le Buddha Bhagavat résidait dans le royaume de Chō-p'a-ti, les six assemblees de bhiksus conservaient toutes alors de grandes peaux; peaux de lion, posux de tigre, peaux de leopard, pesux de loutre, pesux de renard; le Buddha dit : « Ces cinq grandes peaux, il ne faut pus les conserver ; si on les conserve, on commet le péché de l'au-ki-la (du-krta); il ya encore cinq autres peaux qu'il ne faut pas conserver : peau d'élephant, pean de cheval. peau de china, peau de clacal, peau de carf noir : celui qui les garde commet le péché de l'on-ki-le duskrial.»

<sup>1.</sup> Controller que, même apres l'expiration du délai, ai on retrouve le rétenant, le destinablire à le droit d'en jouir pendant dix jours comme il accoit pu le faire si le rétenant lus uvant été remis des le prenier jour qui suit le provinces.

### Nº 337.

## (Trip., XVI, 4, p. 74 re.)

Antrefois, an détour d'une rivière se tronvaient deux loutres: elles priront dans la rivière une grando carpe, mais, comme elles ne pouvaient se la partager, ces deux tontres, se tenant l'une devant l'autre, la gardaient. Or un clured vint là dans l'intention de boire de l'eun; il les vil et leur dit : « Mes neveux, que faites-vous la? » Les loutres lui répondirent : « Oncle, dans ce détour de la rivière, nous avons pris cette carpe, mais nous ne pouvons pus la partager; pouvez-vous la partager? « Le chacal dit qu'il le ponyait nei il doit prononcer une gatha. Le chacal fit trois parts, puis il demanda aux loutres : » Laquelle de vous aime entrer dans l'esu peu profonde? » Elles repondirent: « C'est cette loutre-e, «. —» Laquelle dit-il encore pout entrer dans l'eau profonde? » Elles répondirent : « C'est cette loutre do. » Le charal dit : « Recutez la gatha que je vais prononcer :

Celle qui entre dans l'eau peu profonde, il faut lai douner la queue, — celle qui entre dans l'eau profonde, il faut lui donner la fèle; — quant à la partie charace du milieu du corps; — il faut la donner à celui qui a jugé.

Le chacal ayant dans sa guenle le corps du poisson, sa femella vint et lui posa une question par cette galha :

De quel endroit venez-vous portant cela dans votre gueule? — la bouche pleine, est-ce dans la rivière que eous avez trouvé — ce poisson sans tête et sans queue, — ce manger de bonne chair de carpe?

Le chacul mâle répondit par cette gatha :

Quand des hommes se querellent et se disputent, - et

qu'ils ne savent pas comment trancher le débat. — celui qui peut trancher le débat. — comme le magistrat, le trésor est ce qu'il obtient ; — une carpe sans lête et sans queue, — c'est ainsi que je t'ai obtenue pour la manger.

Nº 338.

(Trip., XYI, 5, p. 36 vo.)

Dans les genérations passées, non loin du pied des montagnes neigeuses, residuit un lion roi des animanx; il était le souverain de cinq cents lions. Plus tard, ce roi lion, étant devenu vieux, tomba malade, maigrit et ses yeux s'obscurcirent; comme il marchait en avant de la troupe des lions, il tomba dans un puits tari. Les cinq cente lions s'en allèrent tous en l'abandonnant. En ce temps, non loin du puits tari ctait un chacal; voyant le roi lion. il concut cette pensée : « Si j'ui pu demeurer dans cette foret, y vivre en paix et manger de la viamle à satiété, c'est au roi lion que je le dois. Maintenant, le roi lion est tombé dans un endroit périlleux; comment devrai-je reconnaitre ses bienfaits? a Or, à côté de ce puits était l'eau courante d'un canal; le chacal, de sa gueule et de ses pieds, fit penetrer l'eau dans le puits; il laissa l'eau remplir le puits; le lion surnagez et sortit. Alors le dieu de cette forêt prononca une stance en ces termes :

Quelque fort et vaillant qu'on soit personnellement, il importe d'avoir pour ami un être faible; — c'est le petit chacat qui put sauver — le roi lion du danger du puits. Nº 339.

(Trip., XVI, 7, p. 16 vs.)

Dans les temps passés, il y ent un teinturier chauve qui, avec son fils, emporta des vêtements et se rendit au bord de l'eau. Quand il eut lavé les vêtements, il les pressu, les tordit, les sécha au soleil, les rouls, les plis et les mit dans un sac qu'il prit pour s'en retourner par la même conte, Il faisait alors tres chand et ses yeux s'obscurcissaient; sur la route il vit un arbre; il prit done le sac de vétements comme oreiller pour sa tête et s'endormit au pied (de l'arbre). Or un moustique vint boire le sang de sa tête : le fils l'ayant aperçu, le regarda avec colère et conçut cette pensee : « Mon pére accable de fatigue, est couché endormi. Ce monstique, méchant esclave, pourquoi vient-il hoire le sang de mon père? - Aussitôt, prenant un grand bâton, il voulut en frapper le monstique. Le monstique partit en volant; le baton atteignit la tête du pere qui mourat surle-champ.

Alors le diou de cet arbre prononça une gatha en ces termes: Mieux vaul être l'ennemi d'un sage, — que d'être l'ami d'un homme inintelligent; — quand le sot voulut readre service à son père en faisant du mal un moustique, le moustique partit et, quant à lui, il cassa la tête de son père.

### EXTRAITS OF MO HO SENG TCHE LU (1)

#### Nº 350.

(Trip., XV, 8, p. 3 v -3 r.)

Autrefois il y avait une ville appelee Po-lo-nai (Vărănasi, Renarés) et un royaume appele Kia-che Kaci (2). Le nom du roi de ce royaume était Ta-ming-leh'eny (grande renommée); il gouvernait suivant la Loi et il n'avait pas d'ennemis; il pratiquait la libéralité et observait les défenses; il répandait universellement son amour sur tous les hommes; il maintenait bien dans l'ordre ses parents et dirigeait le monde comme un roi de la Loi (Dharmaraja); le peuple etait fort prospere; il était riche, heureux et vivait dans l'abondance; dans les agglomérations, les villages et les hourgs, les poules en volunt se rencontraient (3);

3) Plusieurs des contes de cette séche commencent par cette formule.
Fichien (trad. Legue, p. 9) mentionne mani Varannei Bénurés comme

se trestvant dans le regainne de Rôgi,

<sup>(</sup>i) Le Mo-le seng-leac-le (Naujio, Cafalogue, nº 1110 on Discipline des Mahasamahikas a su traduil en 410 par Inidificabhades et Fachies (Naujio Cafalogue, 1979, Har 45 et 47). Cet ouvrage as troive dans les Inscientes 8 à 40 da colume XV du Trepitaka de Tôkyo.

<sup>(3)</sup> Une poule ne vote jumne hien him; quand deux poules, porties de deux villages différents, se rencontrent en votant c'est la preuve que les deux villages sont fost rapprochés l'on de l'autre. l'autour du ennie veut donc manquer par ce trait que, dans ce royanne tres prospère la population étais fort donce.

les habitants de tout le royaume redoublaient de respect et d'affection les uns envers les autres ; se fivrant à toutes sortes d'arts, ils se divertissaient entre eux

Il y avait alors un grand ministre nomme T'no-li qui formait toutes sortes de plans politiques et qui fit cette réflexion : « Maintenant, sur le territoire de ce roi, se produisent naturellement la prospécite et la joie ; la population est florissante; dans les villes, les bourgs et les villages, les poules qui volent se rencontrent : dans tout le royaume, les habitants redoublant de respect et d'affection tes uns envers les antres; se livrant à toutes sertes d'arts, ils se divertissent entre eux. » Ce grand ministre alla done dire an roi : - Maintenant, sur votre territoire se produisent naturellement la prosperité et la jole ; la population est florissante; dans les villes, les bourgs et les villages, les pontes qui volent se rencontrant : dans tont le royaume, les habitants redoublent de respect et d'affection les uns envers les autres ; se livrant a toutes sortes d'arts, ils se divertissent entre cux. Je désire, à ron que pour ces gens, vous instituiez des châtiments din d'empecher que de l'excès de la joie ne naissent toutes sortes de fantes et de maux. ..

Le roi dit : « Renoncez, renoncez à cela. De telles paroles ne sont pas a approuvez. Quelle est la raison pour laquelle, avant même que les fautes et les manx se soient produits, vous désirez instituer des châtiments?

Le ministre répondit au roi : « Il faut prévenir ce qui n'est pas encore arrive et empêcher que, de l'excès de la joie ne massent toutes sortes de fautes et de maux.

Le roi lit slors cette reflexion; « Maintenant ce grand ministre est intelligent, sage et avisé; il a bemocoup de partisans et je ne pourrais pas en définitive le mattriser. A present, si jetui fais des reproches, il est à craindre que cela ne donne naissance à de dangereuses calamités » Alors le roi, voulant donner d'une manière détournée une leçon à son grand ministre, prononça ces gathas :

L'homme influent se met volontièrs en colère; — il est difficile de tui faire des reproches et de le maltriser. — Susciler à plaisir les fautes et le mul chez les hommes, — c'est une chose fort inadmissible.

L'homme supérieur est plein de mansuélude; — quand il sait que vraiment quelqu'un a fait une faute, — il se livre encore à une nouvelle enquête — et c'est nove compassion qu'il lui applique le châtiment.

L'homme méchant trouve su joie à faire du mal aux autres. — sans examiner s'ils sont coupables. — il leur applique les châtiments. — Il se nuit à lui-même et son mauvais renom s'accrost.

Si un roi se platt à déployer su colère redoutable. — des matheurs injustes fondent sur les gens les meilleurs ; — sa minuvaise renommée se répand un toin dans les quatre directions, — et, après sa mort, it tombe dans les conditions mauvaises.

Celui qui, en suivant la Loi correcte, transforme la population, — celui dont le corps, la bouche et la pensée sont pars et calmes, — celui qui supporte les affronts et accomplit les bienfaisances des quatre sortes, — c'est celui qu'on peut appeler le roi des hommes.

Le roi est an-dessus des autres hommes; — il doit dominer ses sentiments de colère, — être indutgent avec mansuétude pour les caupables — et n'appliquer les châtiments qu'avec une affectueuse compassion.

Alors le grand ministre, après avoir entendu ces paroles du roi, epronva une vive joie dans son cœur et prononça ces gûthàs:

O roi des hammes qui éles très supérieur, — je désire que nous protègiez élernellement la population : — vaus supportez les offenses et vons vous dominez voux-même ; — convertis par votre sugesse, les méchants se soumettent spontanément — O roi, votre bienfaisance s'élend an delà de tout ; — votre

prospérité et volve gloire sevont éternelles et sans limites ; celui qui gouverne le monde avec sugesse, — sevu toujours le roi des devas et des hammes;

#### Nº 351.

# (Trip., XV, 8, p. A r-5.v.)

Antrelois ily avaitune ville nominee Pa-la-nai (Varanasi) etun royaume appele Kia-che (Kaci). En ce temps, le roi de ce royaume se nominait Ta-ming-leh'eng (grande renommée) ; il était delivré de tout ennemi ; il pratiquait la charite et observait les défenses ; il aimait universellement les hommes et les animaix ; il gouvernait son peuple selon la Loi ; il dirigeait bien ses parents.

Or la première eponse de ce roi, étant montée de bon matin sur une laute tour pour y observer les constellations, aperçut un roi des cerfs couleur d'or qui venait du Sud et se rendait vers le Nord a travers les airs. Quand la reine eut vu cela, elle se dit : « Si l'avais la pean de ce cerf couleur d'or, je la prendrais pour en faire un coussin et je n'aurais plus jamais de regrets; mais, si je ne puis pas l'avoir, a quoi me sert d'être l'éponse de ce roi? « Elle songea encore à ceci : « Si je dis à d'autres personnes que j'ai vu un roi des cerfs couleur d'or, qui me croira? « Elle fit aussi cette réflexion : « Si je dis que c'était un cerf, il ne devrait pas être dans les airs ; « il marchait un hant des airs, je ne devrais par dire que c'était un cerf.

La reme était tourmentee de chagrin, parce qu'elle craignait qu'on ne la crût pas ; elle enleva danc ses parures, se revêtit d'halaits déchirés et soudles et entre dans la maison d'affliction. Quand le col ent fini de règler les affaires d'État dans la Salte du trône, il revint dans su chambre et ne vit plus su première épouse : il interrogen ses serviteurs qui lui répondirent qu'elle était allée s'établir dans la maison d'affliction. Le roi s'y rendit aussitôt et demanda a son épouse : « Qui vous a offensee ? Que ce soit un grand ministre, un fils de roi, on quelque autre de mes femmes on quelque autre de mes serviteurs, si quelqu'un vous a offensée, je punirai sévérement son crime à cause de vous. Peut-être maintenant avez-vous besoin de quelque chose ? Si vous désirez avoir de l'or, de l'argent, des joyaux, des parfams, des fleurs, des parures, je vous dennerai enque vous désirez. Si vous désirez faire périr ou supplicier quelqu'un, vous u'avez qu'à parler, » Le roi lui adressa ces demandes à plusieurs reprises, mais la reine ne répondit pas

Le roi alors sortit et s'en alla; il dit à ses autres femmes, a ses grands ministres, au prince héritier et à d'autres personnes: « Allez tous demander à la reine quelles sont ses pensées. « Tous donc, conformement à cet ordre, allèrent interroger la reine, mais celle-ci continua à garder le mutisme et à ne pas répondre.

Le roi envoya encore un vieux domestique interroger la reine; ce domestique était né et avait grandi dans le palais royal; il était fertile en expédients; il se rendit donc dans la maison et interrogea la reine en ces termes; « Le roi est votre appui, à reine; pourquoi, lorsque le roi vous posait des questions, avez-vous gardé le silence et ne lui avez-vous pas repondu? Si vous avez quelque chose que vous désirez avoir, comment l'obtiendrez-vous ninsi? Si quelqu'un vous a offensée, que ce soit un grand ministre, un fils de roi ou quelque autre femme du roi, si vous vou-lez faire périr on supplicier cette personne il faut que vous l'indiquiez au roi. Si vous gardez votre ressentiment en silence, n'avez-vous pas tort? Si, à reine, vous mourez, le roi en définitive ne pourra pas périr avec vous; il s'af-

fligera comme il convient; mais, au bout de quelques jours et en moins d'un mois, les kşatriyas, brahmanes, notables et maîtres de maisen du pays, qui ont tous des filles belles et gracieuses, les donneront au roi pour qu'il se divertisse avec elles et pour qu'elles lui fassent oublier son chagrin; è reine, vous aurez alors bien inutilement cause votre propre mort. Vous êtes comparable à un muet qui pendant son sommeil a en un rève; qui pourra lui en expliquer le sens? De même, il est difficile de savoir (ce qui cause votre chagrin), puisque vous ne parlez pas, »

Quand la reine out entendu ces paroles du domestique, elle songen : « Voilà de sagés avis. · Alors elle répondit au domestique; « Personne ne m'a offensee. L'avais une préoccupation d'un autre ordre et c'est pourquoi je ne parlais pas. Écoutez ce que je vais vous dire : Dernièrement. au point du jour, je suis montée sur la tour pour y observer les constellations. Je vie afors un roi des cerfs couleur d'or qui, monte dans les airs, venait du Sud et se transportait vers le Nord à travers l'espace. Or, si j'avais dit à quelqu'un qu'un cerf a été capable de monter dans les airs. qui aurait pu me croire? Je desire cependant avoir la peau de cet animal pour en faire un coussin, et, comme je ne peux pas l'obtenir, fen concois du chagrin et le medemande à quoi me sert d'être l'épouse du roi. . Quamil le domestique ent entendu ces paroles, il raconta tout au grand rol.

Dés que le roi sot quelle était la pensée de la reine, il fut très joyeux; il demanda aux ministres qui étaient auprès de lau; « Qui peut me procurer la peau de ce cerf couleur d'or; il me la faut maintenant pour en faire un coussin. « Ses ministres lui répondirent; » Il faut interroger les chasseurs. « Le roi ordonna à ses principaux ministres de répandre sur toute l'étendue du territoire une convocation adressée à tous les chasseurs de l'empire pour qu'ils vinasent se réunie. Comme dit la gatha:

Les devas sont exaucès sur teur simple pensée; — les vois atteignent teur but par leurs ordres; — les yens riches obtiennent ce qu'ils désirent par leur fortune; — les pauvres arrivent à un résultat par leurs forces.

Ainsi done, quand le roi ent promulgué cet ordre, les chasseurs de tout le royaume se rassemblerent; ils demandèrent au roi : « Qu'exigez-vous de nous? « Le roi répondit aux chasseurs : « Il me faut promptement la pean du cerf coulour d'or ; j'en ai besoin pour en faire un coussin ; allez au plus vite me la chercher. « Les chasseurs repliquèrent : « Veuillez nous permettre de nous retirer un instant, afin que nous puissions délibérer ensemble sur cette affaire. »

Le roi y avant consenti, les chasseurs s'en retournerent et se demanderent les uns ous antrese: « Avez-vous jamais on dans vos chasses le cerl couleur d'or on avez-vous entenda parler de lui? s Mais chacan d'enx répondait aux autres : « Depuis notre premier ancêtre nous nous sommes toniones occupés de chasse, et jamais nous n'avons entenda prononcer le nom du cerf couleur d'or; à plus forte raison no l'avons-nous jamais vu de nos yeux, « Les chasseurs firent alors entre cux une convention juree, disant : « Maintenant nous irons répendre au roi ; qui personne ne suit en desaccord avec les antres, « Quand ils furent admis en présence du roi, chacun d'eux lui dit : « Depuis nos premiers ancêtres, de père en fils, nous nous occupons de chasse; or jamais nous n'avons entendu prononcer le nom du cerf couleur d'or ; a plus forte raison ne l'avons-aous pas vu de nos yeux: « Cependant, comme on dit:

Lo force du roi est absolue: — quand it desire quelque chose, it faut qu'on lui obéisse.

Le roi donna donc des ordres a ses officiers pour qu'on arrêtat tous les chasseurs, qu'on les chargeat de liens et qu'on les unit en prison. Il y avait alors un chasseur nommé Chan-chō; il était vaillant et très vigoureux; il torquit les animaux à la course; en levant la tête, il tirait sur les oiseaux au vol et sa fleche ne retombait jamais sans résultat; ce chasseur pensa donc; a Nous, tous les chasseurs, bien que nous nous estimions innocents, nous avons été emprisonnés; il faut imaginer quelque stratagème pour sortir de ce cruel embarras. Je vais aunoncer au roi que le réponds à son appel et que j'irai à la recherche du cerf; si je trouve cet animal, tout est pour le mieux; si je ne le trouve pas, j'aurai du moins réussi a m'echapper au loin et mes dompagnons auront pu sortir de prison. « Il vint donc dire au roi; « Avez-vous quelque notion sur le cerf couleur d'or, soit que vous l'avez vu, soit que vous ayez entendu parler de lui? « Le roi répondit au chasseur d'aller s'informer auprès de la reine.

Le chasseur se rendit dans le harem du roi et dit à la reine; « Qui a vu le cerf confeur d'or, ou qui a entendu parler de lui? La reine répenditz » Je l'ai vu moimème. « Comme le chasseur lui demanda où elle l'avait vu, elle ajouta: « L'étais montes sur la tour pour observor les constellations. Au point du jour, je vis un roi des cerfs confeur d'or qui venait du Sud et se transportait vers le Nord à travers les airs. «

Ainsi ce chasseur, qui était habile a la divination relative aux unimaux, sut que ce roi des certs résidait dans le Sud et que l'endroit où il mangeait était dans le Nord, qu'on ne pourrait jamais le prendre dans l'endroit ou il résidait et qu'il fallait chereber à s'emparer de lui dans l'endroit où il mangeait. Alors donc, le chasseur prit son arc et ses flèches, pais il avança graduéflement vers le Nord et arriva aux montagnes neigeuses de la-bas.

En ce temps, an milieu de ces montagnes demeurait un rsi, dans un endroit où il y avait une source courante et un étang pour se languer, et où les fleurs et les fruits poussaient en abondance. Ce rsi avait réussi a s'allranchir des désirs par la pratique de deux choses qui sont : le les austérités ; 2 la solitude. Le chasseur, avant ciche tout son attirail dechasse et s'étant déguisé avec les vétements d'un autre homme, se rendit auprès du rsi, lui rendit hommage et lui demanda de ses nouvelles ; ce rei, qui demeurait depuis longtemps dans la montagne sans voir personne, fut extrêmement joyeux de la venne du chasseur; il l'invita à s'associr auprès de lui ; il lui offrit des fruits donx et un breuvage excellent; puis ils échangèrent des compliments ; le chasseur lin demanda ! « Étes-vous ici depuis longtemps : « Il repondit : « Je demeure ici depuis tant et tant d'années. « Le chasseur demanda encore au rsi : Depuis que vous demourez ici, avez-vous jamais vu quelque chose d'étrange? - Le rei répondit qu'il en avail vu une, et, comme l'autre lui demandait ce que c'était, il dit: « Au sud de cette montagne il y a un arbre nommé ni-kin-lu (nigrodha): constamment, un roi des cerls couleur d'or vient en volant se poser dessus, puis, quand il s'est rassasié des feuilles de cet arbre, il s'en va. « En entendant ce recit, le chasseur fut très joyeux et se dit : - C'est là certainement le roi des cerfs couleur d'or qu'a vu la reine. Maintenant que j'ai pu entendre parler de lui, je desire le prendre effectivement. » Par ruse, le chasseur détourns la conversation sur d'autres sajets, mais ensuite il demanda ; a Où se prouve le chemin pour aller à l'arbre mikindu (nigrodha ? » Le rsi bii répondit en lui indiquant en détail tous les détours du chemin qui y mounit, a partir de l'endroit où ils se trouvaient.

Le chasseur, tont content de ce qu'il avait entendu. le quitta en lui laissant des souhaits de honheur; il revint prendre son attivail de chasse et s'avança le long du chemin. Petit a petit, il marcha toujours plus avant et aperçui de loin cet urbre dont les rameaux et les feuilles s'etendaignt en s'abaissant et formaient une voûte ombreuse tres étendue; quand il fut arrivé au pied de cet arbre, il rechercha le roi des carls, il n'aperçut ni ses troces ni l'endroit où il mangeait; le chasseur se mit alors en embuscade au pied de l'arbre pour l'épier; il était à son poste d'observation depuis peu de temps lorsqu'il vit ce roi des cerls qui, tel qu'un roi des oles sauvages, venait à travers les airs et qui ac posa sur cet arbre; son corps avait une clarte brillante qui illuminait les gorges de la montagne. Quand il se fut russassie en mangeant des feuilles de cet arbre, il s'en retourne vers le sud.

Le chasseur fit alors les réflexions suivantes: « Cet arbre est d'une grande hautour; ni les filets ni les flèches ne sauraient atteindre à son sommet; comment donc m'emparerai-je de ce cerf.! Je vais m'en rétourner dans la ville de Po-lo-ani Varanasi); là se trouvent des hauts fonctionnaires et des princes intelligents et sages; je les interrogerai. « Il s'en révint donc dans ce royaume et dit au roi; « Tout est conforme à ce qu'a vu la reine; cependant, l'endroit où s'arrête le cerf ne saurait être atteint ni par les filets ni par les flèches; aussi ne puis-je m'emparer de cet animal. « Le roi invita la chasseur a aller informer la reine de tout cela,

Quand le chasseur ent exposé à la reine qu'il avait vu le roi des carls conleur d'or, mais qu'il ne savait comment s'emparer de lui parce que ni les filets ni les fiéches ne pouvaient l'atteindre, la reine lui demanda en quel lieu s'arrêtait le cerf; il répondit que c'était au sommet d'un arbre ni-kiu-lu (nigrodha) et que loraque le cerf s'était rassasie des feuilles de cet arbre, il s'en retournait vers la Sud. Or, comme on dit:

Le kșatriya a cent stratagêmes; — le brahmane en a dewx fois plus; — le rai a mille sortes d'artifices; — mais les ruses des femmes sont innombrables.

Ainsi donc, la reine était ferrile en expédients, et voici les conseils qu'elle donns au chasseur : « Prenez du miel et montez sur cet arbre, dont vous enduirez les feuilles de miel; quand le cerf sentira le parfum de miel, il ne pourra manquer de manger les levilles qui en auront été enduites; quand il les sura dévorées, il descendra graduellement de plus en plus bas jusqu'à ce qu'il arrive à l'endroit où vous aurez étendu votre filet (1).

Le chasseur se conforma à ces instructions; il revint dans la montagne, pais nonta sur l'arbre en prenant avec lui du miel, dont il enduisit les feuilles. Quand le cerf vint pour manger, il se luissa guider par le miel et mangea tout ce qui en était enduit, se refusant à manger les parties on il n'y en avait pas; il manges donc les feuilles en suivant la trace du miel et arriva graduellement en bus. Comme on dit;

Les animaux sauvayes se fient à leur odorat; — les brahmanes se fient aux livres de divination; — le coi se fie à ses officiers; — chacan a quelque chose à quoi il se fie.

Ainsi ce cerl, se laissant guider par le parfum, mangea les fenilles de cet arbre en descendant graduellement jusqu'à l'endroit où était dispose le filet, et alors il y fut pris. Le chasseur lit cette réflexion : Si je le tue pour prendre su peau, on n'appréciera pas suffisamment mon mérite : il faut que je l'emmène vivant. « Il revint donc en le poussant devant lui.

Il passa, en tenant le cerl prisonnier avec on licou, par l'endroit où se tenait le rși. En l'apercevant de loin, le rsi fut bouleverse et «'ècria en soupirant : Hé! quel malheur terrible! quoique ce cerl fut capable de s'élever dans les airs, il n'a pas su échapper a la main de cet homme mechant. « Il demanda alors au chasseur : « O homme mechant, que voulez-vous faire de cet animal! » Le chasseur repondit: « La première épouse du roi du royaume

i) Le steriagène, qui consiste à anione de mist des feuilles on des herbes pour capturer na serf ou une gazelle, se colronce dans le Vatamigajatatia Juliana, nº 14).

de Kin-che (Kaci) a besoin de cette peau de cerf pour en faire un coussin. « Le rsi réprit : « Pensez-vons que la couleur de ce cerf, quand il sera mort, restera la même que maintenant » Il a en lui le souffle de la vie, et c'est pourquoi sa couleur extérieure est telle. Il vous faut donc l'emmener vivant et alers vous pourrez obtenir une récompense, « Le rsi lui demanda encore : « Par quel artifice vous êtes-vous emparé de ce cerf » « Alors, le rsi, se félicitant d'être dans une bonne retraite, ou il etait a l'abri de tous ces maux, songeant avec affliction à la reine qui était capable d'artifices habiles et pervers, et « attristant de ce que ce roi des cerfs s'était par gourmandise attire de telles peines, prononça cotte gathà :

Parmi les grands maux qui sont dans le monde, — il n'en est pas de pires que les parfums et les saveurs : c'est là ce qui induit en erreur les hommes valgaires. ainsi que tantes les beles de la forel; — quand on suit à la piste les parfums et les saveurs, — voivi quels taurments eruets on endace.

Le chasseur lui demanda : « Par quel moyen pourrai-je nourrir ce cerl, de manière à le ramener vivant dans le royaume ? « Le rsi lui répondit : « Enduisez de miel des feuilles d'arbre et donnez-les lui à manger : pais, quand vous serez arrivé parmi les hommes, mélez du miel à de la houillie de grains, » Le chasseur nourrit le cerf en se conformant à ces avis; petit à petit, il revint dans le royaume et arriva donc parmi les hommes.

L'extérieur de ce cerf etait heau; sa couleur était comme celle de l'or céléste; ses cornes étaient blauches comme l'agate; ses voux étaient bran rouge; en le voyant, tous les hommes s'extasizient sur sa perfection. En continuant a avancer, le chasseur atteignit la ville de Po-lo-nai Varanast; quand le roi apprit que le cerf arrivait, il tit promulguer dans toute la ville l'ordre d'aplanir les chemins, de batayer et d'arroser, de brûter des parfams, de

frapper les cloches, de battre les tambours et d'aller undavant du roi des cerfs. Les spectateurs s'amassèrent comme des nuages; il n'y avait aucun d'eux qui ne se réjouit et qui ne félicitat le grand roi de cet beureux prodige qui venait de loin.

Quand la reine aperent le cerf, elle se mit à sauter de joie sans pouvoir dominer son émotion; emportée par l'intensité de son affection, elle s'avança et tint embrassé le roi des cerfs; mais, à cause de la gravité des souillures de son cœur, ce geste fit que la couleur d'or de ce roi des cerfs disparut sur-lo-champ. Le roi dit à la reine :

- La couleur d'or de ce cerf s'est soudain altérée; que fant-il faire? » Elle lui répondit : « Ce cerf n'est plus maintenant qu'un animal sans beanté : qu'on le relache et qu'il s'en aille.

#### Nº 342.

# (Trip., XV, 8, p. 6 v°-7 v°.)

Antrefois, ily avaitune ville appelée Poslo-nai (Varanas) et un royaume nommé Kin-che (Kaçi). En ce temps, dans le royaume d'A-p'an-l'i (Avanti), qui était dans la region du Sud, il y avait un hérétique nomme Kin-che (Kaçyapa), qui était sorti du monde; intelligent et instruit, il était versé dans une multitude d'ecrits; de tous les arts et des science subtiles. Il n'était rien qu'il n'ent compris. Cet hérétique aidait la roi a gouverner la royaume.

En ce temps, le roide ce pays avait arrêté des malfaiteurs et leur faisait subir toutes sortes de châtiments ; aux uns il tranchait les mains et les pieds; aux autres il coupait les oreilles et le nez et il les traitait fort aéverement. Alors, cet hérétique, après avoir fait de profondes reflexions, (se dit:) « Je suis serti du monde; pourquoi m'associerais-je au roi pour l'aider dans de telles besognes? » Il dit dans au roi: « Permettez-moi de sortir du monde. — Mais vous étes déjé sorti du monde, répliqua le roi; pourquoi venez-vous de dire que vous désirez de nouveau sortir du monde? « Il repondit: « O grand roi, maintenant je prends part à tous ces supplices et je fais souffrir des êtres vivants: comment peut-on dire de moi que je suis sorti du monde? » Le roi lui demanda alors: « O maitre, dans quelle secte désirez-vous maintenant sortir du monde? » Il repondit: « O grand roi, je désire sortir du monde en m'appliquant à la vie d'ermite. « Le roi lui dit: « Soit; sortez du monde comme il vous plaira. »

Quand (Karyapa) se fut cloigné à une petite distance de la ville, il trouva une montagne à cont sommets, où il y avait des eaux courantes et des étangs pour se baigner et où les fleurs et les fruits étaient magnifiques et abondants; il se rendit donc dans cette montagne et y construisit un ermitage; dans cette montagne et y conpratque de la sagesse heretique; il obtint la contemplation (samadhi) d'ordre seculier et suscita en lui les cinq

penetrations surnaturelles abbijuas .

Dans le dernier mois de printemps, comme il avait mangé des fruits et des graines, les quatre éléments dont était composé son corps furent en désantion et c'est pourquoi, quand il urina, il laissa couler de la senillare. En ce temps, des certs et des biches en rut se poursuivaient en troupe les uns les autres ; une de ces biches), qui était altèrée chercha de l'eau et but cette urine ; la souillare s'attacha a sa langue, pais la hiche se lecha les parties génitales ; tant il est vrai que les conséquences des actes pour les êtres vivants ne peuvent être prevues ; à la suite de cela, (la hiche devint enceinte ; elle restait toujours à côte de l'ermitage a manger de l'herbe et à boire de l'eau.

Quand le terme de ses mois fut arrive, elle mit au monde

un petit garçon; en ce moment, l'ascète était sorti pour aller encillir des fruits; à cause des souffrances de l'enfantement, la biche poussa un grand bramement plaintif; en entendant beamer la biche, l'ascète pensa avec anxiete que quelque bête méchante lui faisait du mal et il voulut aller a son secours; il la vit alors enfanter un petit garçon; à ce spectade, l'ascète fut frappe d'étonnement et pensa : - Comment so fait-il qu'un animal en enfantant puisse enfanter un ôtre humain? « Il entra donc en contemplation et apercut la cause originelle de cet événement ; c'était ainsi son fils; aussitôt il coneut de l'amour pour ce petit garcon; il l'enveloppa d'un vêtement de peau, le prit, le rapporta et l'éleva; l'escete le soulevait dans sesbras et la lâche l'allaitait comme une mère. Petit à petit, il devint grand; son nom fat Bigarrure-de-Cerf (Lou-pan ; à cause de la mère qui l'avait mis au monde, son corps se trouvait tachete comme celui de sa mère, et veila pourquoi on le surnomma Bigarrare-de-Cert.

Quand de garçon ent grandi peu a peu et qu'il atteignit l'âge de sept ans, il se montra obeissant envers ses alues et respectueux envers ses supérieurs, bon et affable, doué de piété filiale et affectueux; il affait recueillir de l'eau et des fruits pour en faire offrande à l'ascete. Or, l'ascète, songeant que, dans le monde, rien n'est plus à craindre que les femmes, donna donc des avertissements à son tils en lui disant : Il n'y a rien qui soit plus grandement redoctable que les femmes; il n'est rien qui ne vienne d'elles quand il y a destruction de houne conduite et ruine de vertu. « Alors il enseigna a son fils la contemplation samadhi) et le transforma par les cinq pénétrations abhijuas.

Cependant, comme on dit:

Les êtres vivants de toute sorte — reviennent sans exception à la mart; — suivant la direction qu'a prise teur conduite, — ils reçoirent d'eux-mêmes teur rétribution — Ceux qui

ont fait le bien naissent dans les vieux; — coux qui ant mal agi entreat dans les enfers; — veux qui ont pratiqué la sugesse et mené une conduite pure, — quand la clepsydre est finie, obtiennent le Nivoana.

Alors donc la vie de l'oscèle prit fin Le jeune garçon pratique dans le calme une conduite pure ; il obtint les quatre divanas bérétiques et suscita en lui les cinq penetrations surnaturelles; il acait une grande force divine; il pouvait deplacer les montagnes et arrêter les coursd'eau, toucher de la main le saleil et la lune. En ce temps, Che-Ui-houan Cakra Devendra's, etant monté sur l'éléphant Dragon-Blanc 1), faisait une tournee d'inspection dans le monde pour voir quels étaient les gens qui témoignaient de la piete filiale et de l'obéissance à leur pere et a leur mere, ceux qui faisaient des offraudes aux cramanas et aux brahmanes, ceux encore qui savaient faire des libéralités, observer les défenses et tenir une conduite pure ; an moment on il allait, inspectant le monde, il vit le fils de l'asciste, (Cakra,) coi des devas se dit: « Si ce jeune garcon desire devenir Cakra, roi des devas, on le roi Brahma, il peut obtenir l'une et l'autre place; il faut au plus tot le perdre, « - Suivant le dicton :

Tous les devas et les hommes dans le mande — et les êtres vivants de toute sorte — sans exception se laissent charger de liens — et, quand leur vie est finie, its tombent dans les conditions mauvaises.

Tous sont enchaînes par les deux liens de l'avarice et de l'envie,

Chez les devas, il y a les tambours des trois moments. Au moment ou les devas livrent bataille aux asuras, on frappe le premier tambour; au moment où toutes les fleurs s'epanonissent dans le jardin de Kin-p'i-lo (Kuvera) (2), on

(2) La Lardin de Kuvera s'appella Cattiniathia.

<sup>(</sup>I) Le nom de l'eléphani d'Indra del Airavata, mais en littadjoint souscent l'épithète de Dragos Rime : soyes, plus finn le cunte et 851.

france le second tambour; au moment ou on reunit les devas dans la salle de conférences de l'excellente Loi Sudharma; pour qu'ils entendent l'excellente Loi, on frappe le troisieme tambour, Che-l'i-houan Cakra Devendra) frappa done le tambour de l'explication de la Loi, et, par containes et par milliors, des devas innombrables vinrent se rassembler : tous demanderent à Cakra quel ordre il avait à leur communiquer. Cakra, roi (des devas), leur dit: " Dans le Yen-feou-l'i (Jambudyipa), il y a un fils d'ascète qui est nomme Bigarrure-de-Cerf : il possede degrands mérites; le voudrais trouver un moyen de causer sa perte. "En entendant ces paroles, les devas ne furent pas contents : ils se dirent alors : « Causer la perte de cet homme, c'est diminuer pour l'avenire le nombre des devas et renforcer les asuras, a (Copendant,) parmi les devas. il y en out dont le cour indifférent ne s'arrêta pas (à ces considérations) et ne litaneun cas du succès ou de la défaite; en outre, ils se rejouissaient d'aider Cakradans son désir de causer la perte (du jeune homme).

Il y cut un deva qui prit le premier la parole pour dire : « Qui doit aller ? » Quelqu'un dit alors que c'était une devi qui devait aller. Tous ces devas allerent donc examiner les divers jardins ; ils allerent dans les jardins de plaisirs, dans les jardins des couleurs melangées et dans les jardins grossiers, (pour voir) quelle devi devrait aller et pour la convoquer aussitôt. Aussitot, par centaines et par milliers, les devis vinrent toutes se rassembler. Il y avait une devi nommée A-lan-feau (Alambusa); ses cheveux étaient mélangés, car elle avait des cheveux de quatre couleurs : bleus, jaunes, rouges et blancs; c'est pourquoi on lui avait donné le nom de couleur mélangée!. On charges cette devi d'aller dans le

<sup>)</sup> Dans l'Alambusa jataka, le commentateur insère des recs (vers de 94) splatifs à l'entrevus d'Indra et d'Alambusa. En adressant la parole à Alambusa. Indra commission par l'interpoller sons le nom de Missa (sans-

Yen-feau-l'i (lambudylpa) pour y causer la perte du jeune homme appele Bigarrure-de-Cerl,

Cette devi dit alors à Cakra, roi des devas): a Depuis les temps anciens jusqu'à maintenant, j'ai déjà à plusieurs reprises perdu les hommes en les détournant de la conduite pure et je leur ai fait perdre leurs penetrations surnaturelles. Je vondrais que vous envoyiez quelque autre devi belle et bien faite qui excite la joie des hommes. « Alors Cakra, roi des devas), au milieu de cette assemblée, prononca toutes sortes de gâthas pour encourager la devi A-lan-feou, en lui disant que c'était elle qu'il fallait charger d'aller pour causer la perte de Kiu-chii-p'in-l'eou (1); c'est ainsi que cela est raconté dans le Cheng-king (2). Alors, la devi causa la perte du jeune homme, fils de l'ascète.

Nº 343.

(Trip., XV, 8, p. 13 r.)

Autrefois, an bord de la grande mer, il y avait un arbre

crit: Micra; qui signific e motange e, et il miti cu l'appetant Alambash, le commontateur, embarressé par le premier de ces nome, constate d'abord que c'est la désignation de l'apsars elle-même, unus il ajoute projemment: - Toutes les fenuncs, d'infleurs, peuvent porter ce litre de missapse le fait qu'elles métangent le trouble de la région orientale i Mondeman. D'instre part dans la liste des huit apsaras de la région orientale i Mondeman. Hi, 2005, le pour d'Alambasa est immediatement suivi par calur de Micratect, qui appulle a levenu métangée : ce dernier personnique est bien connu. Micratect figurant par exemple, dans le dinne de Sakounisia. Il semble, ou qu'Alambash et Micrate cont le dédoublement d'une seule personnes, un inversement, que les deux personnes alors nommées se sont fombres en une seule (Sylvam Lett).

(1) C.s com as faisas restituer en Kunabindo qui signific hitéralement « lire de gazon — goulle »; le terme « goulle out le gazon » rappelle. Forigine

attrifunes ou tile du rel.

(2) le n'al pas refreuvé les stances dont il est lei question dans la version chinoise du Cheng king (Teip., XIV, 8, p. 22 r săs v). chan-p'o-li (cambara ') sur fequel se trouvait un oiseau aux ailes d'or (Garuda ; cet oiseau a un corpa fort grand ; ses deux ailes out un écartement de cent cinquante gojanes. La coutume de cet oiseau aux ailes d'or est de manger des nagas ; quand il veut manger un naga, il commence par frapper la mer avec ses deux ailes, de manière à ce que l'eau s'écarte d'un côte et de l'autre ; le corps du nagas apparaît alors et il s'en empare et le mange, Quant aux nagas, ils ont la contume constante, per crainte de l'oiseau aux ailes d'or, de rechercher toujours un kaşâya qu'ils placent sur la porte de leur palais ; quand l'oiseau voit le kaṣâya, il conçoit des sentiments de respect et me s'avance plus pour manger ces nagas.

En ce temps, cet oisean avait frappé la mer de ses ailes et avait aperçu un naga qu'il voulut dévurer ; le naga, terrifie, prit aussitet un kasaya qu'il se mit sur le sommet de la tête et il marcha le long du rivage, car il avait prisean ce moment la forme d'un homme; (de son côté), l'oisean aux ailes d'or se transforma en un brahmane; il poursuivait ce dragon et lui adressait toutés sortes d'injures en lui disant : « Pourquoi ne quittez vous pas promptement ce kaşava : « Co naga, craignant de périr, se crampounait energiquement au kasava et aurait brave toutes les morts plutet que de le lacher.

Or, dans une de de la mer, il y avait la résidence d'un ascète : les fleurs et les feuilles y étaient florissantes ; alors le naga, saisi de cruinte et ne sachant où trouver du secours, alla se précipiter dans la residence de l'ascète. Comme cet ascète avait une grande vertu redoutable. l'oiseau aux ales d'orn'esa pas entrer aussitét et, s'adressant de loin à l'ascète, il prononça cette gathà:

Maintenant, ce naga vivieux et méchant - L'est transformé en prenant le corps d'un homme; - craignant la

Il Le Nagananda cel, de memo que ce conte, fonde sur l'éternelle querelle de florada et des magas et finit anesa par leur réconciliation.

mort et cherchant son salut, — il est venu entrer sei; — à cause de la paissance de votre vertu, à ascète, — je devrai souffrir de la faim et de la soif; — j'aimerais mieux perdre ma propre vie, — plutôt que de manger ve naga.

Alors, l'ascète se demanda qui prononçait cette gatha; il se leva donc et sortit pour voir (ce qui se passait); il aperçut ce naga qu'avait poursuivi l'oiseau aux ailes d'or; il prononça aussitôt cette gatha, en reponse a ce qu'avait dit l'oiseau aux ailes d'or;

Je vous ferai avoir une longue vie, — el manger loujours l'ambroisie céleste, — cur vous endurez la faimet ne mangez pas le naga — à canse de vos sentiments respectueux envers moi.

Alors, grâce au prestige surnaturel de l'ascète, l'oiseau aux ailes d'or n'eprouva plus ni faim, ni soil; puis l'ascète lui dit: « C'est pour avoir viole les défenses (dans une vie antérieure) que vous aver reçu un corps d'oiseau, et maintenant, comme yous vons livrez habituellement au meurtre, vous devreztomber dans les enfers. » Il lui exposa en détail les dix choses manyaises, en albant jusqu'aux opinions hérétiques ; chacune de ces choses suffit à faire tomber dans les enfers, ou parmi les démons affamés ou parmi les asuras; (il ajouta :) « Il vous faut maintenant, en même temps que ce nêga, avouer vos fautes avec repentir pour qu'il n'y ait plus de haine (entre vous); » Eux donc avouèrent leurs fautes avec repentir, après quoi chacun d'eux s'en retourns à sa première place.

#### Nº 844.

(Trip., XV, S, p. 13 v\*-14 r\*.)

Autrefois, il y avait un roi qui dirigeait bien les hommes et les animaux ; il tennit éloignés tous les ennemis ; les céreales des cinq sortes màrissaient en abondance ; le peuple en éprouvait une grande joie ; (ce roi) était modéré, juste et bou, bienfaisant, doné de piête filiale et affectueux ; il pratiquait la libéralité et observait les défenses.

Dans ce royaume, il y avait alors un chasseur d'éléphants qui était fort pauvre et avait en outre beaucoup d'enfants; ces enfants lui réclamaient chacun à boire et à manger; sa femme lui dit alors: « Vous restez chez vous dans la pauvreté, et voici à quel point nous souffrons de la faim et du froid. Pourquoi ne vous adonnez-vous pas avec énergie à votre profession? « Le chasseur répondit à sa femme : « Que voulez-vous que je fasse? » Sa femme lui dit : « Il vous faut vous livrér actuellement aux occupations de vos pères. » Alors, ce chasseur prépara des provisions de bouche, prit tout l'attirail du chasseur et se rendit à côté des montagnes neigeuses.

En ce temps, il y avait un éléphant blanc à six defenses qui demeurait au pied de ces montagnes. Tous les êtres qui sont nés dans la condition d'éléphant ont une certaine intelligence ; (cet éléphant) fit donc cette réflexion : « Pourquoi les hommes veulent-ils nous tuer? Ils veulent nous tuer à cause de nos défenses. » Alors cet éléphant, quand son grand-père mourat le premier, prit ses défenses et les cacha en un lieu, Il sortait hors du troupeau des éléphants et allait à sa fantaisée manger de-ci et de-là.

En ce temps, le chasseur, allant chasser d'endroit en endroit, traversa la forêt de la montagne et arriva au point où se tenait l'éléphant; l'éléphant vit de loin le chasseur et pensa : « Quel est cet homme qui arrive ici ? Ne serait-ce pas un chasseur qui vent venir pour que je sois tué ? « Alors, il leva sa trompe et appela en criant le chasseur. Celui-ci était expérimenté dans l'art d'observer les éléphants et se dit : « Si je ne vais pas, je serai certainement

mis à mal par lui ». Il alla donc auprès de l'éléphant, qui bui demanda ; « Que venez-vous chercher? » Le chasseur lui exposa quelles étaient ses intentions en venant. L'éléphant lui dit ; » Si (vous vous engagez à) ne plus venir, je vous donnerai ce qu'il vous faut, » Le chasseur répliqua ; « Quand j'aurai obtenu quelque chose, je ne desirerai même plus sortir de chez moi; à plus forte raison ne viendrai-je pas jusqu'iei. « L'éléphant lui donna alors les defenses de son grand-père qu'il avait cachees precédemment.

Le chasseur les ayant en sa possession, revenait tout joyeux dans son pays lorsqu'il fit cette réflexion : « Si je rentre chez moi avec ces délenses, ma femme et mes enfants n'en retireront pas pour bien longtemps de quoi se vétir et se nourrir ; il faut que f'aille dans un endroit cache pour y jouir seul (de mon gain). Tant que je serui fort et rolmate, j'aurai femme et enfants (1) ; mais si un beau jour je viens à disparaître (ma femme et mes enfants) n'auront plus même cinq pièces de monnaie à se partager (2). «

Prenant donc les défenses avec lui, il se rendit chez un marchand de vin; en le voyant venir de loin, le marchand de vin se dit: « D'où vient cette homme? Je ferai certainement aujourd'hui quelque petit profit. « Alors, il disposa un lit et des coussins, et, se chargeant à la place (du chasseur des défenses d'éléphant, il l'invita à s'asseoir avec lui; profitant de ce que l'autre était affamé et altère, il lui donna du vin de manière à l'enivrer; puis, le voyant ivre, il lui demanda de lui signer un contrat; quoique (le chasseur) a'eût reçu que peu de vin, le contrat en mentionnait

<sup>(1)</sup> On attendreit plutôt : - L'aurai de quoi subvenir aux besoins de ma femme et de mes enfants. -

I) S) je comprendabien ce passage, le chasseur dit que, dans l'interêt même de se femme et de ses mifants, il fera mieux de jonir seul de son gain, alle de conserver se regnour qui assure la sullaistance de sa famille

une très grande quantité. Le lendemain, son ivresse étant dissipée, (le chasseur) demanda encore du vin; le marchand lui dit: «Pourquoi en demandez-vous derechef? vous semblez n'être pas encore dans votre bon sens; il nous faut faire nos comptes; s'il reste de l'argent, je vous donnerai de nouveau (du vin). « Quand les comptes furent terminés, il ne restait pas une seule pièce de monnaie.

(Le chasseur) se dit alors : « Où pourrais-le bien trouver encore de l'argent? Il faut que je retourne dans la montagne pour tuer l'éléphant. - Il entra donc dans la montagne et se rendit à l'endroit où il avait déjà rencontre l'éléphant; celui-ci, voyant le chasseur, lui demanda : « Pourquoi revenez-vous? » Le chasseur, exposa à l'élephant pourquoi il était venu; l'éléphant lui dit : « Ce que je vousavais donné précédemment, qu'en avez-vous fait? L'autre répondit : « Par un effet de ma sottise, je l'ai entièrement perdu en débauches, » L'éléphant réprit : « Si vous êtes capable de ne plus vous laisser aller à la débauche, je vous donnerai encore (des défenses), » Le chasseur répondit : « Comme je regrette ce que l'ai fait auparavant, pourquoi recommencerais-je? Si vous voulez me témoigner encore une fois votre bonté, en vérité je ne sortirai plus de chez moi. « L'éléphant prit donc les défenses de son père et les lui donna.

Quand le chasseur eut en main les défenses d'éléphant, il retourna dans son pays; mais il fit encore comme la première fois et dépensa tout folloment; il songea alors : « Il me faut tuer cet éléphant; mais quand j'irai, je ferai qu'il ne me voie pas (t). »

Comme c'était le dernier mois du printemps et qu'il faisait fort chaud, ce grand eléphant était entré dans un

<sup>(</sup>i) Le procédé auquit il aute recours, comme on le voit par la entle du récit, consiste à revetir un bosèse on retement religieux en surte que l'éléphant le premie pour un bomme incapable de faire le mal et ne se mête pas de toi.

étang pour s'y baigner; après s'être baigné, il était ressorti (de l'étang), et, en avant de la troupe des éléphants, il se reposait au frais sous un arbre. Le chasseur alors décocha une flèche empoisonnée sur ce grand éléphant et l'atteignit entre les deux sourcils; le sang coula et entra dans les yeux; l'éléphant releva la tête pour voir d'où la flèche était partie; il apercut le chasseur et lui adressa de loin un enseignement (en lui disant) : « Vous êtes un homme pervers et on ne saurait vous corriger; pour moi, dans l'état où je me trouve maintenant, je pourrais encore vous tuer, mais, par respect pour le kasaya (dont vous êtes revêtu), je ne vous tuerai pas ».

Il appela alors le chasseur (et lui dit): « Venez promptement me couper les défenses. » Il protégea de son corps ce chasseur, de peur que les autres éléphants ne lui fissent du mal. Il y eut alors dans la forêt des devas qui prononcèrent cette gâthà:

A l'intérieur, il n'a pas dépouillé son vêtement de soltise;
— à l'extérieur, il s'est affablé d'un kasaya; — son cœur
est tonjours plein d'une perversité funeste; — le kasaya
n'est point ce qui lai convient. — Le samadhi, le calme et
l'absence de désirs. — l'extinction éternelle des chagrins
qui tourmentent, — la paix et l'unéantissement perpétuels
des sentiments extérieurs, — (c'est à l'homme qui réalise en lui tout cela que) le kusaya convient comme vêtement.

Nº 345.

(Frip., XV, 8, p. 1) r.

Autrefois, il y avait un roi qui gouvernait fort bien les hommes et les êtres et qui écartait les ennemis haineux ; les céréales des cinq sortes murissaient en abondance; le peuple était fort houreux; ( ce roi) était modéré et juste, bienfaisant et bon, excellent et vertueux, donc de piété filiale et affectueux; il pratiquait la libéralité et observait les défenses; il étendait son amour sur tous les hommes et les animaux.

Ce roi avait un éléphant appelé Grand-Corps (Ta-chen) qui était méchant et difficile à soumettre; il répandait la terreur au loin et au près; en ce temps, si aucun des divers royaumes ennemis ne pouvait tenir tête (au roi), c'était parce que tous ceux qui l'avaient attaqué avaient été anéantis (par cet éléphant). Quand des gens avaient violé les lois du roi, on ordonnait que cet éléphant les tuât en les foulant aux pieds. Le roi se fisit sur la possession qu'il avait de cet éléphant et ne craignait rien.

L'écurie de cet éléphant ayant été endommagée, l'éléphant s'en alla librement à côté d'un vihâra; il y vit les bhikşus observer des convenances strictes et une règle bien ordonnée; en outre, il les entendit réciter les livres saints (où il était dit que) ceux qui tuent des êtres vivants subissent des peines, tandis que ceux qui ne tuent pas obtiennent le bonheur. Quand l'éléphant eut entendu ces paroles, son cœur s'adoucit.

En ce temps, il y eut un criminel qui fut condamne à mort; le roi ordonna à ses officiers d'inviter l'éléphant à le faire périr en le foulant aux pieds; mais l'éléphant flaira par trois fois avec sa trompe le criminel et n'eut aucun désir de le tuer. Celui qui était chargé de surveiller la mise à mort revint dire au roi que l'éléphant, lorsqu'il avait vu le criminel, s'était borné à le flairer avec sa trompé et n'avait eu aucunement l'intention de le tuer.

En apprenant cela, le roi fut accable de tristesse et demanda à l'homme qui était venu (lui faire ce rapport) : « L'éléphant a-t-il bien réellement agi ainsi? — Oui, on vérité », lui fut-il répondu. Le roi convoqua ses principaux ministres pour délibérer avec eux sur cette affaire.

Quand les principaux ministres furent rassemblés, le roi leur dit: a Si, maintenant, pendant mon regne, personne n'a pu me vaincre, c'est précisément parce que je me finis à cet éléphant. Maintenant, voici tout à coup ce qui se passe; que faut-il faire? « Un des principaux ministres appela alors le cornac et lui demanda: » Récemment l'écurie de l'éléphant a été endommagée; en quel lieu a été l'éléphant? » Le cornac répondit : « Il a été dans un vihara. »

Ce grand ministre était intelligent; il conjectura donc que l'éléphant avait vu les bhiksus, avait du entendre les préceptes des livres saints, que son cœur s'était adouci et qu'il ne désirait plus tuer les êtres vivants. Il engagea alors le cornac à établir dans le voisinage de l'écurie de l'éléphant des maisons de jeu, des boucheries et des prisons, puis d'attacher l'éléphant près de ces bâtiments. Cet éléphant vit donc les joueurs agiter les mains en ouvrant de grands youx et crier à grand bruit; il vit les bouchers qui faisaient périr toutes sortes d'êtres vivants; il vit encore dans les prisons soumettre les gens a la question, fustiger et supplicier.

Quand l'elephant out vu tout cela, ses mauvais sentiments revinrent et quand le roi lui envoya un criminel, il le mit aussitôt à mort en le foulant aux pieds. Alors les

devas prononcerent cette gatha :

Quand l'éléphant vit une discipline et des observances excellentes, — et quand, en outre, il entendit parler des peines et des récompenses. — ses bons sentiments jour et nuit augmentérent — et sa conduite méchante pat graduellement disparaître. — Mais quand il se familiarisa avec de méchantes pratiques, ses sentiments primitifs repararent. — C'est seulement l'homme vraiment saye — qui ne fait que progresser sans revenir en arrière.

Nº 346.

(Trip., XV, S, p. 14 ve-15 re.)

Antrefois, il v avait deux brahmanes qui se rendaient dans l'Inde du Sud pour y étudier les sûtras et les castras hérètiques; après avoir fait cette étude, ils revinrent dans leur pays. Pendant ce retour, leur chemin vint à passer dans une plaine déserte et traversa un endroit où on gardait des troupeaux; ils virent deux béliers qui barraient la route en se battant; la coutume des béliers, quand ils se battent est, au moment où ils vont aller de l'avant, de commencer par reculer. Le brahmane qui marchait devant était simple et crédule; il dit a son compagnon, qui était derrière lui : « Voyez ces béliers; quoiqu'ils soient des animanx à quatre pattes, ils observent la politesse; ils savent que nous, brahmanes, observons les défenses et avons beaucoup d'instruction; à plusieurs reprises, par égard pour nous, ils marchent à reculous et nous laissent le chemin libre, « Le compagnon qui était derrière lui répondit : « O brahmane, ne croyez pas inconsiderément que les moutons ont de la politesse; ce n'est pas par estime pour nous que ceux-ci laissent le chemin libre et s'écartent de nous; mais, suivant la contume des moutons, comme ils vont aller de l'avant, ils commencent par reculer. . Celui qui murchait le premier ne crut pas ce que l'autre lui disait; il fut heurté par les béliers et fut aussitôt renverse; il se brisa les deux genoux et resta etendu par terre, évanoui; ses vêtements et son parasol étaient lacérés et disperses. Il y eut alors un deva qui prononça cette găthă;

Ses vêtements sont lacérés et abimés, - it est blessé et

reste élenda par terre évanoui; — ce malheur o élé attiré par sa soltise. — tel est le résultat de sa stupide crédalité.

### Nº 317.

(Trip., XV, 8, p. 45 v-46 r.)

Autrefois, il y avait une ville appelée Po-lo-nai (Vărăpast) et un royaume appele Kia-che (Kăci). En ce temps,
il y avait un roi nommé Réputation (Ming-leh'eng). Les
gens de ce pays étaient tous habites en toutes sortes d'arts,
au moyen desquels ils gagnaient leur vie : c'est ainsi que
les uns laisaient de la musique et chantaient ; d'autres
labriquaient des ustensiles en or et en argent ou préparaient des parures, telles que cordons ornes pour les cheveux et colliers de pierres précieuses ; d'autres domptaient
des éléphants et des chevaux et pratiquaient toutes les
diverses sciences ; il n'y avait aucune sorte d'habiteté qui
n'existât parmi eux ; c'est de cette manière qu'ils gagnaient
leur vie. Si quelqu'un était inapte à tout art et à toute
science, on l'appelait un imbecile : si quelqu'un était un
voleur, on lui donnait aussi le nom d'imbécile.

Or, il y ent un homme qui voluit; les gens du pays l'amenérent, lie, au roi et lui dirent : « O grand roi, cet homme a tenu une conduite d'imbécile. Nous désirons que vous le punissiez. » Le roi dit : « Non pas ; non pas. Si des hommes gaspillent leurs richesses et si des hommes volent, pourquoi me mettrais-je à faire le mal avec eux /en les panissant) ? »

Le roi songea alors au moyen qu'il pourrait employer pour s'acquitter des devoirs royaux, de manière que ses sujets ne fussent pas informes (qu'il ne punissait pas les coupables) et de manière que les mauvaises pratiques ne se produisissent pas: il fit encore cette réflexion: « Depuis les temps passés jusqu'à maintenant, il ne s'est présenté qu'un seul imbécile; de tels imbéciles ne peuvent donc atteindre le nombre de mille avant ma mort (1). " Il prit alors cet imbécile et le remit à un de ses grands ministres (en lui disant) : « Il me faut mille de ces imbéciles pour en faire un groupe important: quand ce nombre sera atteint, faites-le moi savoir. . Le ministre alors s'empara de cet homme et l'enchaina en un cermin endroit. Le roi fit ensuite cette rellexion ; « Il ne faudrait pas que cet imbécile vlut à mourie de faim. « Il dit alors au grand ministre de le lui amener. (Quand il l'eut vu, il lui trouva mauvaise mine et) lit cetto recommandation instante à son ministre: « Veillez bien sur cet homme et ne le laissez pas maigrir) mettez-le dans mon bois d'acokas; que sea desirs des cinq sortes soient satisfaits; qu'on lui donne des rejouissances. » Après avoir reçu ces instructions, le grand ministre traita l'imbécile conformément aux ordres du roi.

Alors il y cut un autre imbécile qui apprit que le roi, après avoir pris (le premier) imbécile, l'avait installe dans son parc de plaisance et lui donnait des réjouissances; il vint se livrer au grand ministre en lui disant: « Je suis un imbécile. » Pour se conformer aux intentions du roi, le grand ministre le mena aussitôt dans le parc de plaisance. Cette scène se renouvela et, en pen de temps, le nombre (de ces gens) atteignit le chiffre de mille.

Le ministre vint dire au roi : « Les imbéciles ont atteint le nombre de mille. De quelle manière maintenant faut-il promptement juger? « En entendant ces paroles, le roi fut pénétré de tristesse ; (il se disait) : « Depuis les temps anciens

<sup>(</sup>i) En d'autres termes, le roi penas qu'il ne se trouvera pas, pendant le temps qui bi) reste à viere, mille boumes qui agiront mal ; if va donc promettre de châtier le premier compable, des que reini-ci aura été rejoint par nout cent quatre viaut dix-neuf de ses sembables : il espère sinsi n'avoir, en réalité, jamais à le punie.

jusqu'à maintenant, pendant un long espace de temps, il ne s'était produit qu'un seul imbécile; comment se fait-il que maintenant, avant qu'une brève durée se soit écoulée, il y en ait un millier? C'est sans donts que, dans une période de décadence, les mauvaises pratiques augmentent. • Le roi ordonna à ses ministres de se rendre dans le parc de plaisance pour arroser et balayer, brûler des parfums, suspendre des oriflammes et des dais en soie et pour préparer toutes sortes de boissons et de nourritures exquises; ses ministres se conformérent à ses instructions et firent tout ce qu'avait ordonné le roi. Alors, le roi sortit pour se promener et se rendit dans le parc de plaisance avec tous ses ministres et la multitude des dix-huit catégories.

Quand le roi se fut assis, il demanda à ses ministres : o Où se trouvent les imbéciles? Appelez-les pour qu'ils viennent. « Les imbéciles arrivérent tous et le roi les regarda ; comme ils étaient depuis longtemps dans le parc, leurs vêtements étaient couverts de souillure, leurs ongles étaient longs et laur chevelure en désordre : le roi ordonna alors à ses ministres : « Emmenez les imbéclies : baignez-les, mettez-leur des vêtements neufs, coupez-leur les cheveux et rognez-leur les ongles; puis, vous me les ramènerez. « Quand ils furent revenus, on leur donna toutes sortes de boissons et d'aliments, on leur lit présent d'objets de valeur et ils purent prendre à lour gré tout ce dont ils avaient besoin. Le roi prescrivit alors ceci aux imbéciles : « Retournez chez yous ; soignez vos pères et vos mères ; travaillez avec zèle à votre profession; ne commettez plus de vols. » Quand les imbéciles entendirent la proclamation que leur faisait le roi, ils y obeirent, tout joyeux. Puis, le roi de ce pays remit la dignité royale à l'héritier présomptif; il sortit du monde et se rendit dans la montagne pour y étudier la doctrine des ermites; alors le roi prononça ces găthas:

Javais d'abord recherché mille imbéciles — pour les réunir et je pensais qu'il serait difficile de les trouver. — Comment se fait-il qu'en si pen de temps — le nombre de mille ait été brusquement alleint?

Les mauvaises pratiques jour et muit se développent; —
cette grande réunion d'imbéciles;, maintenant j'y mets fin;
— je désire me séparer des hommes méchants de ce monde;
— le temps est venu où it faut que je quitte la vie tatque.

#### Nº 348.

# Trip., XV, 8, p. 16 r\*.

Le Buddha dit aux bhiksus assemblés : Au temps des générations passées, il y avait un brahmane qui ne possédait aucune richesse et qui subvennit a sa vie en mendiant. Ce brahmane avait une femme qui n'avait enfante aucun fils. Dans la maison se trouvait un na-kiu-lo (nakula) [1] qui vint à mettre bas un petit. Alors, comme le brahmane n'avnit pas de fils, il considéra ce petit du nakula comme son fils, et le petit du nakula à son tour regarda le brahmane comme son pere. Lorsque le brahmane allait chez les personnes assemblées dans d'autres demeures, tantôt il obtenuit du lait et du beurre, tantôt il obtenuit des găteaux et de la viande; il revensit chez lui en les rapportant et en faisait part au nakula. Cependant, plus tard, la fenone du brahmane se trouva tout à coup enceinte; lorsque sa grossesse fut arrivée à terme, elle enfanta un fils: elle concut alors cette pensée : « Ce nakula a mis bas un petit qui porte bonheur et c'est ce qui m'u permis d'avoir un enfant, a

<sup>(</sup>I) C'est in mangouste ou ichneumon.

En jour, le brahmane voulut sortir pour aller mendier de la nourriture; il donne à sa femme un ordre en ces termes : « Si vous sortez, emportez avec vous l'enfant; ayez soin de ne pas le laisser en arrière. « Quand la femme du brahmane ent fini de donner à manger à l'enfant, elle se rendit dans une maison voiaine afin d'emprunter un pilon pour décortiquer du grain. En ce moment, le petit enfant était tout imprégne de l'odeur du beurre : il y eut alors un serpent venimeux qui vint, attiré par cette odeur : ouvrant sa gueule et crachant son venin, il voulait tuer le petit enfant. Le nakula conçut cette pensée : « Mon père est sorti et ma mère n'est pas là non plus. Pourquoi ce serpent venimeux veut-il tuer mon frère cadet? «

Suivant le dicton :

Le serpent venimeux et le nakula, — le corbeau qui vole et le hibou chanve, — le gramana et le brahmane, — la seconde mère et le fils du premier lil, — toujours se portent muluellement haine et envie — et, pleins de venin, veulent se faire du mai l'un à l'autre.

Aussitot donc le nakula tua le serpent venimeux et le coupa en sept morceaux. Puis il conçut cette pensée ; « l'ai maintenant tue le serpent et j'ai sauvé la vie à mon frère cadet; si mon père et ma mère le savent, ils ne manqueront pas de me récompenser. » Il se harbouilla la gueule de sang et se tint devant la porte, voulant faire ainsi que son père et sa mère le vissent et fussent joyeux.

Or le brahmane revenait justement de dehors; il aperçut de lois sa femme sortie de la maison; il s'irrita et dit: « Je l'avais avertie que, lorsqu'elle sortirait, elle devait emporter l'enfant; pourquoi est-elle partie seule? « Le père voulut franchir la porte, mais il vit le nakula dont la gueule était ensanglantee et il conçut alors cette pensée : « Tandis que nous, le mari et la femme, étions absents, ce nakula resté en arrière n'a-t-il pas tuè et dévoré notre fils? » Dans sa colère, il dit: « Nous n'avons nourri cet

animal que pour qu'il nous fasse du mal. » S'avançant donc, il frappa de son bâton et tua le nakula. Quand il eut franchi la porte, il vit lui-même son fils qui, assis au milieu de la cour, suçait son doigt et jouait; il aperçut en outre les sept tronçons du serpent sur le sol. Quand il eut vu cela, il eut un chagrin et un repentir profonds. Puis le brahmane se fit d'amers reproches (disant :) « Ce nakula avait au plus haut point des sentiments humains; il a sauvé la vie de mon fils. Pour moi, je n'ai pas fait un examen attentif, et avec précipitation je l'ai tué; cela est douloureux, cela est digne de compassion. » Aussitôt il tomba à terre évanoui.

Alors dans l'espace il y eut un deva qui prononça cette gatha :

Il faut faire un examen altentif; — gardez-vous d'agir avec précipitation dans un accès de colère; — quand la bienfaisunte affection d'excellents amis se rompt, — et quand injustement on fait du mat à quelqu'un avec qui on était en bons rapports, — on est comparable au brahmane — qui tua ce nakula.

Nº 349.

(Trip., XV, 8, p. 28 rt.)

Il était autrefois le roi d'un royaume; il nourrissait deux perroquets, dont l'un se nommait Lo-la (Radha), et l'autre, Po-lo (Prosthapada). Tous deux connaissaient le langage des hommes. Le roi les cherissait fort; il les avait mis dans une cage d'or et, quand il leur donnait à manger, c'était à su propre table. Or, il y eut un haut fonctionnaire qui offrit au grand roi un singe enfant; comme les hommes sont disposés à aimer la nouveauté, le roi se

mit aussitôt à le chérir : les boissons et les aliments dont il le nourrit l'emportèrent sur ce qu'il donnait aux perroquets. Alors le perroquet Po-lo, s'adressant à Lo-ta, prononça cette gathà (1):

Auparavant nous mangions avec le roi — la mailleure nouvriture qui fût au monde; — maintenant, frustrés par le singe, — il nous faut ensemble nous éloigner dans les airs.

Mais Lo-la lui répondit : « Tout cela, cependant, ne sers pas éternel ; maintenant le singe enfant, avant qu'il soit longtemps, devra à son tour être privé de ce traitement privilégié. » Puis, s'adressant à Po-lo, il prononça cette gâthà:

Le profit et la raine, aussi bien que la calomnie et l'élogé, — la réputation et le blâme, comme la souffrance et le bonheur, — tout cela n'est pas d'essence permanente; — comment cela pourrait-il causer de la tristesse ou de la joie?

Po-lo répliqua alors par cette gatha:

Ce qui frappe notre ene, ce sont des spectacles qui ne nous réjouissent pas — et it n'y a aucun sujet de satisfaction; — nous n'entendons que le son des culomnics — sans que jamais on nous loue; — déployons notre volonté d'ocseaux qui volent (2); — à quoi bon endurer ces souffrances?

Au temps où ce singe enfant était petit, l'aspect de ses poils était luisant et donx : il gambadait et santait et les hommes simaient à jouer avec lui; mais à mesure qu'il grandit, les poils qui le convraient s'altérèrent et les hommes curent de la répulsion à le voir : les orcilles dressées et la gueule onverte, il effrayait les petits

<sup>(1)</sup> Des cinq stances qui figurent dans ce routs, la première, la secunde et la quatrième coincident exactement avec la première, la seconda et la quatrième du jătaku păli [Jātaku, n. 229]; la troisième aut ali-ente de la réduction pâtie, la cinquième concorde pour les dout première vers avec la troisième du pâti.

2: Cest-à-dire envoluns-pous

enfants. Alors, le perroquet Lo-la prononça cette gáthá en s'adressant a Po-lo:

Les oreilles droites et le visage froncé, — prêt à mordre, il effraie les jeunes garçons; — il se met dans le cas de s'attirer des châtiments; — avant longtemps il perdra sa nourriture avantageuse.

Ce singe étant devenu grand, le roi cessa de l'aimer; il ordonna donc à ceux qui étaient à ses côtes de l'attacher à un pieu de la mangeoire pour les chevaux. En ce temps, le fils du roi, qui était tout jeune, vint à passer auprès du singe en tenant dans sa main à boire et à manger. Le singe lui demanda de la nourriture, mais le fils du roi ne voulut pas lui en donner; le singe, irrite, déchira de ses griffes le visage du fils du roi et mit en pieces ses vêtements; tout effrayé, le fils du roi éleva la voix et poussa de grands cris. Le roi demanda à ceux qui étaient auprès de lui pourquoi son fils pleurait, et on lui raconta ce qui était arrivé. Le roi, fort en volère, ordonna qu'on frappât le singe, à mort et qu'on le jetât dans un fossé, pour qu'il fût mange par les man-t'o.

 Alors, le perroquet Po-lo, s'adressant à Lo-la, prononça cette gàthà;

Vous éles un être doué de sagesse, — car vous avez prévu ce qui n'était point encore réalité. — Cet animat, par son manque de connaissance, a causé sa propre perte; — il est mangé par les man-fo.

Le Buddha dit aux bhikșus assembles : « Celui qui en ce temps était le perroquel Lo-la, qui d'autre était-ce, sinon moi-même? Quant au perroquet Pa-lo, c'était Ananda, «

Nº 350.

(Trip., XV. 8, p. 28 v-29 r.)

Antrefois, il plut sans discontinuer pendant sept jours, à une époque qui n'était pas (la saison des pluies); les gardiens de troupeaux, pendant sept jours, ne sortirent pas. En ce temps, il y eut un loup à jeun qui rôdait àffamé et parcourait toutes les bourgades; il arriva dans sept villages sans avoir absolument rien trouvé. Alors, il se domina en se faisant ces remontrances : « Pourquoi ne considérarais-je pas comme peu important d'avoir traverse sept villages sans trouver absolument rien? Il vaut mieux maintenant que je reste immobile en observant le jeune. » Il revint donc dans la forêt de la montagne et, s'étant mis dans une caverne, il prononça ce vœu : « Que tous les êtres vivants soient en tranquillité. » Puis, disposant son corps en ordre, il s'assit paisiblement, ferma les yeux et se livra à la réflexion.

Or, c'est une los que Cakra, roi des devas, lorsqu'arrivent les jours de jeune qui sont le huitième, le quatorzième et le quinzième jours de chaque lune, monte sur l'éléphant Dragon-Blanc Vi-lo (Airàvata) et descend examiner dans le monde quels sont parmi les êtres de toute espèce ceux qui obéissent pieusement à leur père et à leur mère, qui font des offrandes de nourriture aux cramanas et aux brahmanes, qui se conduisent avec libéralité et observent les défenses, qui pratiquent la conduite de Brahma et qui acceptent les huit défenses.

En ce temps donc, Cakra Devendra, au cours de sa tournée d'inspection, arriva à cette caverne de la montagne : il vit ce loup qui, les yeux fermes, se livrait à la réflexion : il conçut alors cette pensee : « Eh ! pour un loup, il est fort extraordinaire; même un homme n'aurait pas de tels sentiments. Comment a plus forte raison un loup peut-il se conduire ainsi ? »

Il voulut alors le mettre à l'épreuve pour savoir s'il était sincère ou non ; Cakra donc se transforma en un mouton et se tint devant la caverne ; à haute voix il appelait le troupeau ; le loup, voyant le mouton, peusa alors ; a ll est merveilleux que le bonheur qui rétribue le jeune arrive si soudainement ; j'ai parcouru sept villages en cherchant à manger sans rien pouvoir prendre et maintenant, après avoir observe le jeune un instant, la viande vient d'elle-même ; ma cuisine étant approvisionnée, il ne s'agit plus que de manger ; après que j'aurai mange, j'observerai le jeune. »

Alors il sortit hors de la caverne et s'élança à l'endroit où était le mouton. Le mouton, voyant venir le loup, s'enfuit tout effrayé; le loup se précipita à sa poursuite, mais le mouton conrait sans s'arrêter; quand le poursuite ent été longue, le mouton se changen en un chien qui, la gneule ouverte et les oreilles en arrêt, vint à son tour donner la chasse au loup, en aboyant contre lui d'une manière précipitée. Le loup, voyant venir le chien, s'enfuit, tout effrayé, mais le chien le poursuivait avec ardeur et c'est à peine s'il put échapper.

Revenu dans son antre, il ent cette pensée : « Je désirais le manger, mais c'est lui au contraire qui a voulu me dévorer, » Alors Çakra, roi (des devas), se présenta devant le loup sous la forme d'un mouten boiteux qui restait la en bélant. Le loup pensa : « Auparavant, c'était un chien que mes yeux obscurcis par la faim ont pris pour un mouten. Mais maintenant ce que je vois, c'est bien vraiment un mouten. « Il le considéra encore attentivement et vit que par ses oreilles, ses cornes, ses poils et sa queue, c'était bien véritablement un mouten : il sortit donc et courut sur lui ; le mouten de nouveau s'enfuit tout

effraye; au moment où il allait être attaint, il se transforma encore une lois en un chien qui au contraire donna la chasse au loup et il en fut comme précedemment

(Le loop se dit : " Je désirais le manger et c'est lui au contraîre qui a voulu me dévorer. " Alors Cakra, roi des devas, se transforma devant le loop en un agneau qui bélait au troupeau et appelait sa mère. Mais le loop dit avec irritation : " Quand même vous seriez un morceau de viande, je ne sortirais plus ; à combien plus forte raison ne sortirais je pas puisque vous étes un agneau et que vous désirez que je sois trompé. " Il retourna à l'observation du jeune et se mit à méditer d'un cœur paisible.

Cakra, roi des devas, sachant que le cœur du lonp était revenu a l'idee du jeane, continua intentionnellement à se tenir devant lui sous la forme d'un mouton on d'un agneau. Le loup lui dit alors cette gâthà:

Même si vous éliez vraiment un mouton, — je ne voudrais espendant point sortir. — A vombien plus farte raison (ne sortirai-je pas) puisque vous éles encore une hallucination — qui, comme précédenment, m'effraiera. — Vogant que je suis retourné au jeune, — vous venez de nouveau pour que je sois mis à l'épreuve; — mais, quand bien même vous seriez un morceau de viande, — je ne saurais vous croire; — à combien plus forte raison, puisque vous éles un mouton ou un agneou — qui appelle et bêle pour me tromper.

Alors l'Honoré du monde prononça cette gàthà :

S'il y a un homme sorti du monde — qui observe les défenses avec un cœur léger et turbulent, — il ne sait pus renoncer au profit (quand il se présente) — et il est semblable au loup qui se tierait au jeune.

#### Nº 351

(Trip., XV, 8, p. 29 v.-30 v.)

Autrefois il y avait un royanme nomme Kia-che (Kaçi) et une ville nommec Po-lo-nai (Varanasi). En ce temps, la population de ce royaume était riche et heureuse; les trois passions empoisonnées (t) y brûlsient et s'y développaient. Il y ent un brahmane pauvre qui vint d'un village écarté et entra dans la ville; c'était un jour de fête; les hommes de la ville étaient, les uns montés sur des éléphants, les autres sur des chevaux; les uns étaient en char, les autres en palanquin; ils se baignaient, se frottaient de parfums et revêtaient des habits neufs; ils satisfaisaient leurs désirs des cinq sortes et se livraient à toutes sortes de divertissements.

Alors dans le cœur de ce brahmane se produisit la soit du désir et il demanda à quelqu'unt « Comment tous ces gens ont-ils fait pour avoir tant de joie? « On répondit au brahmane : « Ne le savez-vous point? — Nou », répliqua-t-il. Alors son interlocuteur dit au brahmane : « Ces gens, dans des vies antérieures, ant accompli des œuvres méritoires : en outre, dans la vie actuelle, ils ont fait des efforts pour acquérir des richesses ; et c'est pourquoi ils ont obtenu cette joie. « Le brahmane pensa alors à part lui : « Tous ces gens ont des mains, des pieds et quatre membres qui ne différent point des miens ; il me faut donc maintenant m'appliquer uniquement à faire travailler mon corps et à deployer ma force et je pourrai

<sup>(1)</sup> La cupichté 貪, to colère [[集] l'égarement 臟 (Dici. Ta ming sun tang fa chou)

obtenir des richesses qui me permettront de me livrer aux réjouissances tout comme ces gens. »

Itevenu donc chez lui, il dit à sa femme : « Je veux aller au loin employer mes forces à rechercher des richesses. « Sa femme lui repondit : « En allant ici et la mendier dans le voisinage, vous trouverez promptement de quoi donner à manger et à boire à vos enfants ; à quoi bon aller au loin ? « Le brahmane lui dit : « Puisque je n'ai pu atteindre l'objet de mon entreprise, il me faut aller au loin. « Sa femme, refléchissant que, puisqu'il voulait partir, elle ne savait plus comment l'en empêcher, dit au brahmane : « Partez ou restez, comme il vous plaira ; mais ayez grand soin de votre personne. « Le brahmane fit cette recommandation à sa femme : « Appliquez vous à bien veiller sur nos enfants. »

Alors le brahmane s'en alla done; arrive dans un village sur le bord de la mer, il vit des marchands qui s'étaient réunis pour célébrer un sacrifice et qui publiaient dans les rues une invitation demandant qui voulait les suivre sur mer et aller avec eux acquérir des objets précieux. Le brahmane ayant répondu qu'il désirait aller sur mer, les marchands l'interrogèrent sur ce qu'il avait en argent et en marchandises; il répondit : « Je n'ai ni argent ni marchandises; mais je désire vous suivre pour mendier ma nourriture et je prononcerai des vœux en votre faveur. » Les marchands, pensant alors tous qu'il leur porterait bonheur, l'engagèrent à monter sur leur bateau.

Ils curent un vent favorable et arrivèrent à un bourg dans une île de la mer; le brahmane entra dans le village pour mendier sa nourriture et employa toutes ses forces à rechercher des richesses; il obtint trente-deux lingots d'or pur et quatorze perles mani. Puis, avec ses compagnons, il revint dans le Jambudvipa; quand le bateau eut touche à un flot du rivage, le brahmane se mit à se vanter grandement en disant aux marchands : « Partir en emportant des denrées et revenir maintenant en en ayant obtenu d'autres, qu'est-ce que cela a d'extraordinaire? Moi, je suis d'abord allé les mains vides et voici les trésors que j'ai acquis; c'est là ce qu'on peut appeler merveilleux. Ne pouvant dominer sa joie, il brandissait ses joyaux et les agitait dans ses mains sans s'arrêter, si bien qu'il làchu cès objets précieux qui tombérent dans la mer.

Alors le brahmane fut pénêtre d'une grande tristesse :

» Je me suis donné dissit-il , des peines extrêmes pour acquérir ces joyaux ; comment se fuit-il qu'en un matin ils soient soudain tombés dans l'eau? Il me faut maintenant transvaser la mer pour rechercher mes joyaux. « Etant donc monté sur le rivage il se mit en quête d'une bonne pièce de bois et, quand il l'ent tronvée, il la porta à un charpentier en lui disant : « Je viens vous déranger pour que vous me fassiez une écope en bois. » Quand le charpentier l'out terminée, le tourneur la façonna au tour et le forgeron la doubla de métal.

Quand le brahmane eut son écope, il alla an bord de la mer; il releva ses vêtements et mit à nu ses bras dans l'intention de transvaser l'eau de la mer. En ce moment, il y ent un dieu de la mer qui fit cette réflexion : « Que vent faire ce brahmane? il faut que je le lui demande. » Il prit donc la forme d'un brahmane et, s'étant rendu auprès de lui, prononça cette gàthà:

Vous avez relevé vos vétements et mis à nu vos bras: —
très affaire, vous semblez vous livrer à une occupation
argente. — Je suis donc venu vous demander — ce que vous
vouliez faire.

Le brahmane répondit par cette gathe :

Maintenant cette eau de la grande mer — qui, vaste et profonde, est la souveraine de tous les cours d'eau, — j'ai inventé présentement un mayen — par lequel je me propose de la transvaser afin qu'elle soit épuisée.

Le dieu de la mer alors prononça encore cette gathà :

La grande mer, souveraine de lous les cours d'eau, —
quelle faute a-l-elle commise envers vous, — pour que vous
ayez inventé un moyen — afin de la transvaser de manière
à ce qu'elle soil épuisée?

Le brahmane répliqua par cette gàtha :

J'ai supporté de grandes peines — et j'ai traversé la mer pour acquérir des objets précieux, — (à savoir) trente deux tiagats d'or véritable — et quatorze (perles mani. — En quittant le bateau pour monter sur le rivage, — mon sac de joyaux est tombé dans la mer; — c'est pour réchercher mes joyaux — que je transvaserat et épuiserai la grande mer.

Le dien de la mer riposta par cette gatha :

La grande mer est fort profonde et vaste; — elle est la sonneraine des cent fleuves et de tous les cours d'enu; — même en y consucrant des centaines et des milliers d'unnées, — vous ne parviendriez pas à l'épuiser en la transvasant.

Le brahmane répondit par cette gatha :

Les langues alternances du soleil et de la lune se poursaivent sans fin ; — l'écope de bois et sa doublure de fer serant difficilement endommagées; — j'emploierai mes forces et appliquerai mon activité sans relâche; — pourquoi craindrais-je que cette mer ne paisse pas être mise à sec?

Quand le brahmane cut prononce cette gathà, il se mit à transvaser l'eau de la mer, mais à mesure qu'il la transportait sur le rivage. l'eau retournait dans la mer. Alors le dieu de la mer observa ce brahmane pour voir si sa résolution ne se relacherait pas et si elle était véritablement ferme et inébranlable. Après l'avoir observé, il constata que ce brahmane avait une volonté qui s'appliquait tout entière à son objet et ne reculait point. Le dieu de la mer songen alors que, même en transvasant l'esu de la mer pendant cent ans, (ce brahmane) n'arriverait pas a en diminuer l'épaisseur d'un cheven; emu par son application parfaite, il lui rendit ses joyaux; puis le dieu de la mer dit au brahmane cette gathà :

L'homme qui fait tous ses efforts, qui s'ingénie, — et qui a une résolution valussable, — par l'activité de son application produit (sur les dieux) une émotion telle, — qu'il retrouve son bien, quoiqu'il l'ait perdu.

Nº 352,

(Trip., XV, 8, p. 33 v\*-3) r\*.)

Autrefois, dans les montagnes parfumées il y avait la résidence d'un ermite. Non loin de la montagne se trouvait un étang dans lequel vivait une tortue; (cette tortue) sortit de l'eau de l'étang pour manger, et, après avoir mange, elle s'endormit la face tournée vers le soleil et la bouche grande ouverte. En ce temps il y avait dans les montagnes parfumées des singes; (l'un d'eux) entra dans l'étang pour y boire de l'eau, après quoi il monta sur le rivage; voyant cette tortue qui dormait la bouche grande ouverte, il éprouva le désir de commettre un acte obscene; il mit donc ses parties genitales dans la bouche de la tortue; celle-ci s'en aperçut, referma la bouche et rentra (la tête) a l'intérieur de ses six carapaces. C'est à quoi s'applique ce que dit cette gathà:

Quand un homme stupide empoigne quelque chose, —
c'est comme lorsque la tortue prend quelque chose avec sa
bouche; — en vain y appliquerait-on la poigne d'un mo-lo
(malla = sthlète); — à moins d'employer une hache, on
n'arrivera pas à délucher (ce qui est ainsi retenu).

Puis la tortue, maintenant avec énergie le singe, se mit a marcher à reculons pour entrer dans l'eau. Le singe très effrayé fit cette réflexion : « Si j'entre dans l'eau, je ne puis manquer de mourir, c'est certain. » Cependant, affaibli par la souffrance, il laissait la tortue l'emporter; en l'entralnant tout le long (du terrain), (la torme) tomba dans un endroit escarpé, où elle se tronva renversée sur le dos. Alors le singe prit la tortue dans ses bras et se dit : « Oui peut me délivrer de ce danger cruel ? « Ce singe savait depuis longtemps où demeurait l'ermite et pensa que celui-ci pourrait le secourir ; il alla donc vers lui en tenant la tortue dans ses bras. L'ormite, en les voyant de loin, fit cette réflexion : « Hé !quelle chose extraordinaire ! ()ue fait donc maintenant ce singe ? « Voulant plaisanter avec le singe, il lui dit : « O brahmane, quel objet précieux remplissant votre bol apportez-yous ici? Quelle foi avez-yous obtenue que vous veniez vers moi. « Le singe prononça alors cette gatha:

Moi, singe stupide, — j'ai provoqué d'une manière hatssable un autre être qui ne m'avait fait uneun mal. — Celui
qui secourt une personne en périt est un sage; — ma vie
est menacée dans un bref délai; — aujourd'hai, à brahmane, — si vous ne me secourez pas, — dans un instant on
aura coupé mes parties génitales — et je reviendrai épuisé
et en détresse dans la forêt de la montagne.

Alors l'ermite lui répondit par cette gatha :

Fordonne que vous soyez délivré — et que vous relourniez dans la forêt de la montagne; — mais je crains que, suivant la coulume des singes, — votre ancien naturel manvais ne reparaisse.

Puis ce rși leur expliqua les choses d'autrefois en ces termes :

O tortue, dans une existence antérieure, — vous apparteniez au clan Kia-che (Kacyapa); — a singe, dans les générations passées, vous apparteniez au clan K'iso-tch'enJon (Kaundinya)(1); — paisque vous avez salisfuil vos désirs débauchés, — maintenant vous devez rompre cette union; — (fille du clan) Kin-che (Kacyapa), relâchez (ce fils du clan) K'ino-tch'en (Kaundinya) — et laissez-le retourner dans la farêt de la montagne.

#### Nº 353.

### (Trip., XV. 8, p. 34 v 34 v .)

Antrefois il y avait un brahmane dont le nom de famille était Song-kiu (Conga ?: il gagnait sa vie en cultivant les champs. Il demanda et obtint une épouse; elle était belle et avenante ; il se livra au plaisir avec elle ; puis elle enfanta une fille qui, elle aussi, était belle ; on lui choisit un nom personnel et, comme son nom de famille était Song-k'in, on l'appela Song-k'in (Cungà ?).

Quand elle fut devenue grande, des brakmanes de toutes les diverses familles envoyèrent des lettres ou vinrent pour la demander en mariage); la fille demanda alors a sa mère: « Pourquoi ces étrangers viennent ils? — C'est pour vous demander (en mariage) «, lui fut-il répondu. La fille dit à sa mère: « Je ne désire pas me marier; je me plais à tenir une conduite pure. « Sa mère lui répondit: « Cela ne doit pas être; la règle est que les houmes et les femmes contractent mariage. » Sa fille insista, en disant: « Si je suis cherie de mon père et de ma mère, que personne ne m'éponse, »

Alors le père et la mère, à cause de l'affection qu'ils avaient pour leur fille ne voulurent pas lui faire de la

<sup>(</sup>i) Entre ces deux claus, les mariages étaient parmis (cf. la note de Rouse à la fin du Jétuku a\* 273).

peine et lui résister et lui répondirent qu'elle pourrait snivre son desir. Tous leurs amis du voisinage trouverent : cola admirable et se dicent): « Comment peut-il se faire qu'une fille belle et avenante soit capable de maintenir sa résolution et désire pratiquer une conduite pure ? » Tous concurent de l'affection pour elle.

En ce temps, le brahmane allait aux champs pour travailler au labourage; sa femme avait coutame de lui apporter sa nourriture; or il arriva un jour que sa lemme, étant occupée, envoya sa fille Song-k'ia apporter de la nourriture au père; en ce moment, le brahmane avait des pensees impures qui lui firent concevoir des désirs; il forma le projet, quand sa femme viendrait, de satisfaire avec elle ses désirs. Lorsqu'il vit celle qui lui apportait à manger, il laissa là sa charme et alla à sa rencontre; ses sentiments de luxure l'avouglant, il ne put reprendre son bon sens et le père fit des attouchements à sa fille à un endroit qu'on ne doit point toucher.

Alors la fillo Song-k'in resta immobile en versant des larmes. Le brahmane se dit donc en lui-même; « Cette fille Song-k'in ne se complait pas habituellement dans la sensualité et tous les hommes l'admirent à cause de cela; maintenant je lui ai fait des attouchements et elle n'a pas pousse de grands cris ; il semble qu'elle ait le désir de la jouissance. « Il prononça alors cette gâthà:

Maintenant j'ai touché votre corps — et, la tête baissée, vous poussez de longs soupirs ; — ne serait-ce pas que vous désirez avec moi — vous livrer nax pratiques de la sensualité? — Vous teniez auparavant une conduite pure — et tous les hommes en élaient frappés de respect ; — mais maintenant vous m'apparaîssez sans énergie — et vous semblez avoir des pensées profanes.

La fillo Song-k'in repondit alors à son père par res

Auparanant, larsque j'arais quelque sujet de crainte, -

je cherchais un secours en mon tendre père; — voici que, dans l'endrait même où je prenais mon appui, — je rencontre ce désordre haïssable. — Maintenant, comme au milieu d'une jungle épaisse, — je ne sais plas à qui m'adresser; — je suis comme l'être qui vivait dans une eau profonde — et qui se trouve plongé dans le feu. — Le lien qui à l'origine me servait de protection — engendre maintenant pour moi la terreur; — l'endroit où je n'avais nalle crainte produit la crainte; — là où je me réfugiais, je rencontre au contraire le danger. — O vous, tons les dieux des arbres de la forêt, — soges témoins de relte violation de la Loi. — Cetui qui jusqu'à la fin aurait dù me soutenir et me faire du bien, — en un jour je me vois outragée par lui. — Si la terre ne s'ouvre pas pour me recevoir, — où pourront s'enfuir mon carps et ma vie?

Le brahmane, entendant les paroles que prononçait sa fille, se sentit couvert de honte et aussitôt il s'en alla.

Nº 355.

(Trip., XV, 8, p. 42 v-43 r.)

Autrefois il y avait une ville appelée Po-lo-nai (Vărănasi) et un royaume nomme K'ia-che (Kăçi). Il y avait un brahmane qui possedait des pois (mo-cha = mășa) si vieux qu'on ne pouvait les cuire à point en les faisant bouillir; il les prit et les mit sur la place du marche dans le désir de les vendre à quelqu'un; mais il ne se trouva absolument personne pour les acheter.

En ce temps, il y avait un homme qui possedait chez lui un ane retif; il vint le vendre au marche, mais avait peine à trouver un acheteur. Alors le possesseur des vieux pois se dit: « Il faut que j'achète cet ane avec mes pois. - Il alla donc dire à l'autre : « Voulez-vous me remettre l'ane et prendre ces pois ? » Le possesseur de l'ane pensa à son tour : « A quoi me sert cet âne retif ? Il faut que je prenne les pois de cet autre. » Il répondit alors : « Affaire conclue. »

Quand (le brahmane) out obtenu l'ane, il se réjouit, et alors, lui qui avait été le possesseur des pois, il pensa qu'il avait gagné quelque profit; il prononça donc cette

gáthá:

Moi, le brahmane, j'ai fort habitement vendu — ces vieux pois gelés qui ont seize années; — quand bien même vous y emploieriez tout votre bois de chauffage, vous a'arrineriez pas à les cuire à point en les faisant bouillir — et ils pourraient briser les dents de grands et petits dans vatre famille.

Alors le possesseur de l'ane répondit par cette gathà: Vous, à brahmane, pourquoi vous réjouir? — Quoique vous ayez (un animal qui a) quatre puttes et un beau vêtement de poil, — quand vous le chargerez d'un fardeau et que vous le mettrez sur la route, il vous feru savoir — que même si vous le piquez avec une pointe et si vous le brûlez avec le feu, il ne bougera pas.

Aussitot le possesseur des pois de répondre par cette

gàtha:

Il me suffira de faire parattre un antique baton — à l'extrémité duquel j'aurai mis une pointe de quatre ponces — pour pouvoir venir à bout de cet ane rélif; — comment eraindrais-je de ne pouvoir le mattriser?

Alors le possesseur de l'ane se mit en colère et pro-

nonce cette gatha:

Quand il sera fermement dressé sur ses deux pattes de devant — et lancera à toute volée ses deux pieds de derrière, — il brisera la rangée de devant de vos dents; après quoi, vous aurez appris à le connaître.

Le possesseur des pois adressa à l'ane cette gatha :

Les piqures venimenses des monstiques et des taons. —
v'est seulement en agitant la queue que vous vous en prolègez: — je vous couperai la queue à sa base — pour que
vous connaissiez la souffrance.

L'ane repliqua à son tour :

Depuis mes ancêtres jusqu'à moi, — nous avons tous observé cette conduite perverse; — maintenant moi je continuerai vertainement cette pratique — et braverai mille morts plutôt que d'y renoncer jamais.

Alors le possesseur des pois reconnut que cet animal vicieux ne devait pas être admonesté avec des paroles sevères ; il se mit donc à lui adresser des éloges en disant.

Votre braiement a un son très agréable; — votre visage est blanc comme le jade et la neige; — je vous choistrai une épouse — avec laquelle vous irez errer dans les forêts et les marais.

L'ane, entendant ces paroles douces et affectueuses, prononce alors cette gathà:

Je puis parter une charge de huit mesures de dix boisseaux — et parcourir six cents li en un jour; — il faut, a brahmane, que vous le sachiez, — puisque vous m'avez apparté l'heureuse nouvelle que j'aurai une épouse.

Nº 355.

(Trip., XV, 8, p. 4h r.)

Autrefois il y avait cinq cents ermites qui demouraient dans les montagnes neigeuses. Un de ces ermites résidait dans un endroit separé où se trouvaient des sources d'une cau excellente et ou les fleurs et les fruits étaient magnifiques et abondants. Non loin de la était la rivière Sa-lo (Sarayà ?) dans laquelle demeurait un nâga; en voyant cet ermite tenir une conduite fort digne et bien ordonnee, (le nâga) conçut de l'amitie pour lui. Un jour, ce naga de la rivière vint aupres de l'ermite qui, justement alors, était assis avec les jambes croisées; il entoure sept fois son corps autour de l'ermite et lui couvrit le sommet du crane avec sa tête, puis il resta immobile; chaque jour il agiasait ainsi et ce n'était qu'aux moments des repas qu'il ne venait pas. L'ermite ayant le corps enserré par le naga devait rester rigide jour et unit et ne pouvait prendre aucun repos; son corps se dessécha et s'amaigrit et il lui vint des ulcères.

Cependant il y avait dans le voisinage quelques habitations d'hommes; l'un de ceux-ci, qui faisait des offrandes
aux ermites, alla, en se promenant à sa fantaisie, à l'endroit
où se tenait cet ermite; il vit qu'il étail maigre et avait
des alcères et lui demanda quelle en était la cause. L'ermite lui raconta tout ce que nous avons dit plus haut. Cet
homme dit à l'ermite: « Desirez-vous faire que ce nâga
ne vienne plus? » Il dit qu'il le desirait. L'autre lui
demanda; « O ermite, ce nâga porte-t-il quelque chose
sur lui? « L'ermite repondit qu'il avait seulement un collier de perles précieuses sur sa gorge. L'homme lui donna
alors ce conseil : « Bornez-vous à lui demander ces perles;
le nâga est de nature fort avare; il ne voudra jamais
rous les donner et vous pourrez faire ainsi qu'il ne vienne
plus. « Après avoir ainsi parle il s'en alla.

Au bout d'un moment le naga arriva et l'ermite lui demanda ses perles. Quand le naga eut entendu le son de sa voix lui demandant les perles, il fut aussitôt mécentent, abandonna lentement (l'ermite) et se retira. Le lendemain, lorsque le naga vint, l'ermite le vit avant même qu'il fût arrivé et lui adressa de loin cette gâthà :

Les joyanx mani qui ont de l'éclat - et qui ornent sous

forme de collier votre corps, — si, o naga, vous consentes à me les donner — nous serons d'excellents amis.

Le dragon prononça alors cette gathà :

Je crains de perdre les perles muni — el je suis comme le chien qu'on appelle en lenant un bâton; — vous ne sauriez obtenir mes perles précieuses — et je ne viendrai plus vous voir. — La nourriture raffinée et toutes sortes de jognux — me sont procurés par la paissance admirable de ces (perles) mani; — vous ne sauriez jamais les obtenir; — à quoi sert de me les domander avec obstination. — Beaucoup demander désunit l'amitié; — c'est pourquoi je ne viendrai plus.

Alors il y cut dans les airs un deva qui prononça cette

gàtha:

Quand la lassitude et le mépris viennent à se produire c'est toujours parce qu'on a beaucoup demandé. — Quand le brahmane ent luissé voir à l'autre son désir. — le naga alors se cacha dans les eaux profondes.

Nº 356.

(Trip., XV, 8, p. 45 v\*-46 v\*.)

Antrefois ily avait une ville appelée Po-lo-nai (Vărănast) et un royaume appelé K'ia-che (Kâçi). Dans ce royaume, il y avait un roi qui gouvernait suivant la Loi; le peuple était paisible et heureux; il ne se produisait aucun malheur.

Ce roi n'avait pas de fils lorsque soudain sa femme devint enceinte; au bont de dix mois elle enfanta un fils qui n'avait ni yeux ni nez. Sept jours après la naissance de ce fils, on organisa une grande réunion où furent rassemblés tous les ministres, les maîtres devins et les rafigieux, afin de choisir un nom pour cet enfant. C'était alors la coutume locale dans le pays de ce roi de tirer un nom soit de quelque marque distinctive de bon augure, soit de quelque constellation, soit (des noms) du père et de la mère. Un brahmanedemanda : « Le fils du roi a-t-il sur son corps quelque marque distinctive extraordinaire? . Quelqu'un des assistants lui répondit : « Maintenant ce fils de roi a le visage tout plat et n'a absolument point d'yeux et de nez. « Le brahmane ceprit ; « Il faut donc nommer ce ills du roi Face de miroir (King mien, Adarcamukha). » On donna à cet enfant quatre nouvrices pour le soigner et l'élever: l'une d'elles le frottait et l'essuyait, le lavait et le baignait; la seconde le débarrassait de ses souilhares; la troisième le tenait dans ses bras; la quatrième le nourrissait de son lait ; ces quatre nourrices jour et nuit veillaient sur lui. De même que la fleur de lotus, il grandissait de jour en jour et arriva à l'age adulte.

Quand son père mourut, on mit sur le trône Face de miroir (Adarcamakha) pour qu'il héritat de la haute dignité royale; or, cet héritier présomptif, dans une naissance antérieure, avait la faculté de voir céleste; il était digne de régner sur le royaume, et la force de sa bienfasance productrice de bunheur était grande; aussi lorsque les habitants du royaumeapprirent que l'héritier presomptif Face de miroir (Adarcamakha) devenait roi, il n'y ent personne qui ne trouvât la chose admirable.

Copendant il y avait un grand ministre qui voulut le mettre à l'épreuve; muis une occasion favorable ne se presentait pas. Sur ces entrefaites, le roi rendit un décret pour ordonner à ses ministres d'édifier une nouvelle salle en y cisclant des sculptures élegantes et en y faisant toutes sortes de belles peintures. Ce grand ministre se dit:

« L'avais roujours le desir de mettre le roi à l'épreuve; maintenant voici bien le moment. « Il prit donc un singe qu'il habilla de vétements; ayant préparé tout l'attirail d'un

artiste, il mit ces objets dans un sac de cuir qu'il lui passa autour de l'épaule; puis, commenant avec lui (le singe), il vint dire au roi ; » O grand roi, nous avons reçu un decret ordonnant d'édifier une salle; un artiste habile est venu ; je désire que Votre Majeste lui donne les plans de la salle. Le roi pensa dans son cœur que cet homme voulait le mettre à l'épreuve ; il prononça alors ces gathàs ;

Is considère cet animal; — it cligne des yeux et son visage se plisse et se contracte; — it gambade et son caractère est inconstant et turbulent; — même un objet achevé, il serait capable de le güter. — Paisque tet est son naturet, — comment pourrait-il édifier la salte d'un palais! It endommage les arbres chargés de fruits et de fleurs — et ne parvient pas à être l'ami des hommes, — à plus forte raison ne saurait-it constraire la salte d'un palais; — ramenez-le au plus cite dans la forêt sauvage.

Nº 357(1).

(Teip., XV, 8, p. 48 v°-48 v°.)

Autrefois il y avait une ville nommée Po-lo-ani Vărănasi et un royaume appele K'in-che (Kâch). En ce temps il y avait un brahmane qui, dans la campagne déserte, pratiqua un puits gratuit afin que les hergers, les camasseurs de bois mort et d'herbes, et les passants allassent tous se désaltérer a ce puits et en même temps s'y laver.

Un jour, vers le coucher du soleil, une troupe de chacals vint à ce puits pour boire l'eau qui était répandue à terre. Le chef des chacals ne but pas de l'eau qui était à terre, mais il enfonça sa tôte dans la cruche pour en

A Ce conte a dejà été traduit par lutieu Les Academes, t. L. p. sc. 915.

boire l'eau; quand il ent bu cette eau, il garda la cruche aur sa tête et il l'éleva en l'air, puis il brisa, en la frappent, la cruche d'argile; le goulet de cette cruche était d'ailleurs large pour son cou. Les autres chacals dirent à leur chef: « Même des feuilles d'arbre lumides quand elles peuvent servir doivent toujours être conservées; a plus forte raison cette cruche qui rend service aux voyageurs. « Le chef des chacals dit: « J'ai fait cela pour m'amuser; je ne veux que mon plaisir; à quoi bon m'inquieter d'autre chosa? »

En ce moment un voyagene dit au brahmane: « La cruche qui était sur votre puits a été brisée ». Il en mit donc une autre qui, de la même maniere que précédemment, fut brisée par le chacal. Il n'en fut pas ainsi seulement une fois et il y eut jusqu'à quatorze cruches qui furent brisées. Les autres chucals firent à plusieurs reprises des remontrances (à leur chuf), muis celui-ci ne les accepta pas.

Alors le brahmane se dit: « Qui cherche a me faire obstacle et à me nuire dans l'entreprise bienfaisante et vertueuse que j'ai faite en établissant un puits gratuit? Il faut maintenant que j'aille voir comment cela arrive. » Il prit donc une cruche et alla la placer sur le puits et, d'un endroit cache, il épia ce qui se passait. Divers passants burent de l'eau et s'en allerent, mais aucun d'eux ne cassa la cruche. Puis, quand viut le coucher du soleil, il vit la troupe de chacals arriver pour hoire l'eau répandue à terre; soul le chef des chacals but l'eau qui était dans la cruche, puis il brisa celle-ci en la frappant.

Quand (le brahmane) eut vu cela, il pensa: « C'est bien ce chacal qui me suscite des difficultés dans l'entreprise bienfaisante et vertueuse que l'ai faite en etablissant co puits. « Il fabriqua alors une cruche en bois solide et difficile à briser : il la fit de telle sorte que de chacal y entrerait la tête ajsément, mais l'en sortirait avec peine ; il la prit et la plaça à côté du puits ; muni d'un bâton, il monta

la garde dans un endroit caché.

Après que les voyageurs eurent lini de boire, vers le coucher du soluil les chacals vinrent en bande comme precedemment boire l'eau répandue à terre; seul le chof des chacals, après avoir bu l'eau de la cruche, se mit à la frapper sur le sol; mais il ne parvint pas à la briser. Alors le brahmune, arme de son bâton, sortit et vint tuer sons les coups le chacal.

Dans les airs un deva prononça cette gathà :

Les paroles sensées et renant d'un cœur bienveillant, — ce méchant n'en a point accepté les remontrances; — persistant dans son opiniâtrelé, il s'est altiré ce matheur — et a causé la perte de sa propre vie : — c'est ainsi que le chacal stupide — n éprouvé ce supplice de la cruche de bois.

#### Nº 358.

## (Trip., XV, 8, p. 49, va.)

Autrefois il y avait une ville appelee Po-lo-nai (Varanasi) et un royaume appele Kia-che (Kaci). Dans un
enclos desert se trouvaient cinq cents singes qui erraient
de-ci et de-la dans la forêt; ils arrivèrent sons un arbre
ni-kiu-lu (nigrodha) au pied duquel etait un puits; dans
ce puits apparaissait le reflet de la lune. Quand le chef
des singes vit ce reflet de la lune, il dit à ses compagnons: « Aujourd'hui la lune est morte et est tombée
dans en puits, il nous faut unir nos efforts pour l'en sortir, afin d'empècher que, dans le monde, il y ait une unit
perpetuelle et des ténèbres. » Fous ensemble tinrent une
délihération et dirent. « Comment pourrons-nous la faire
sortir? « Le chef des singes leur dit alors ; » Je counsis

un moyen pour la faire sortir ; je me cramponnerai a une branche de cet srbre; vous vous cramponnerae à ma queue; en nous rattachant ainsi successivement les una aux autres, nous pourrons alors retirer (la lune). » Aussitôt les singes se conformerent aux paroles de leur chef, ils se cramponnerent successivement l'un à l'autre, mais il s'en fallait encore d'un peu avant qu'ils n'atteignissent l'eau lorsque la branche de l'arbre, qui était faible, se rompit et tous les singes furent précipités dans l'eau du puits Alors le dieu de l'arbre prononça cette gâthà:

Ces animaux grands et nombreux — dans leur stupidité se sont lous entrainés les uns les outres ; — ils ont attiré sur eux-mêmes des tourments ; — comment pourraient-ils

secourir le monde?

Nº 359.

(Trip., XV, 8, p. 50 v.)

Autrefois il y avait me ville appelée Po-lo-nai (Varanasi, Benares) et un royaume appele K'ia-che (Kaci). En ce temps il y avait un maitre de maison (grhapati); il possédait un esclave nommé A-mo-yeou(Amayu?) qui était d'un caractère méchant; un jour, ce maître de maison (grhapati) alla se promener pour son plaisir avec de jeunes brahmanes dans un parc boise; tous les gens de la amite resterent en debors de la porte du parc; alors A-mo-yeou, se trouvant en debors de la porte du parc, se mit a battre les gens de la suite; ceux qui avaient été frappés viarent se plaindre à leurs maîtres respectifs; aussitôt les jeunes brahmanes sortirent tous pour réprimander A-mo-yeou; mais celui-ci n'accepta pas leurs observations; il répondit aux jeunes

brahmanes : « Je ne me conformerai pas à vos paroles , si mon maltre vient me réprimander, j'accepterai ce qu'il me dira. « Il continus donc à frapper (les gens) sans s'arrêter.

On alla se plaindre au mattre d'A-mo-yeou; le maître d'A-mo-yeou posséduit de naissance la faculté de voir céleste; il aperçut que, sous l'endroit où la rixe avait lieu, se trouvaient enfonis et cachés de l'or et de l'argent; ainsi l'influence néfaste qui etait en cet endroit était cause qu'on s'y battait. Il alla faire des remontrances à son esclave; et celui-ci s'arrêta aussitôt.

#### Nº 360.

# (Trip., XV, 8, p. 50 v\*-51 r\*.)

Antrefois il y avait une ville appelée Pa-lo-nai (Varanasi) et un royaume appelé K'ia-che (Kāci). En ce temps, le brahmane de grand savoir Fou-lou-hi (purohita) (1) était le precepteur du roi du pays; (en même temps), il instruisait einq cents jeunes gens.

Il y avait alors dans la maison de ce brahmane un esclave nomme Kin-lo-ho (Kajāhaka) qui était constamment chargé de servir tons ces jeunes gens. La doctrine des brahmanes ne doit pas être écoutée par des hommes appartement à d'autres castes : mais, comme cet esclave se tenait familièrement près (des jeunes gens) pour les servir, il trouva des occasions ou, à côte de lui, (son maltre) expliquait la doctrine des brahmanes aux jeunes gens ; comme cet esclave avait en lui un principe qui lui permettait d'en faire son profit, il put retenir entièrement

<sup>(</sup>I) Le title de purchila matter est pris iel pour un non propre

dans sa mémoire les discours qu'il entendait sur l'explication de la doctrine.

Un jour, cet esclave, ayant eu quelque démélé avec les jeunes gens, s'enfuit dans un royaume etranger. Il pretendit faussement qu'il était le fils du brahmane Fou-lou-bi et qu'il se nommait Fe-jo-la-lo (Yajnadatia: Il dit au brahmane qui était le précepteur du roi de ce pays: « Je suis le fils de Fou-lou-bi (purohita qui est precepteur du roi de Po-lo-nai (Vàrànasi) Je suis venu intentionnellement ici avec le désir de me remettre entre vos mains, è grand maître, pour étudier la doctrine des brahmanes. « Le maître y consentit.

Cet esclave était intelligent et d'ailleurs avait déja entendu précédemment (l'enseignement); maintenant qu'il l'entendait de nouveau pour la seconde fois, il put cetenir ce qu'il entendait. Son maître, très satisfait, le chargen de donner l'enseignement aux cinq cents jeunes gens ses disciples, en lut disant : « Instruisez-les à ma place; moi je dois fréquenter chez le roi. »

Ce mattre brahmane n'avait pas de fils et n'avait qu'une fille; il fit donc cette réllexion: « Il fant maintenant que je lui fasse épouser ma fille; Ye-jo-la-lo Yajdañatta), restera dans ma maison et sera alors comme mon fils. » Il lui dit donc: « O Ye-jo-la-lo (Yajaadatta), il vous fant suivre mes avis. « L'autre lui répondit : « Je me conformerai à vos instructions. » (Le mattre reprit : « Ne retournez plus à Po-lo-nai (Varanasi) ; restez toujours dans ce royaume : je vous donne maintenant ma fille pour femme. » L'autre dit : « Je me conformerai à vos instructions. » (Ye-jo-la-lo) resta donc chez lui avec sa fille, et, comme un tils, il travaillait en commun avec lui à gagner leur vie ; la famille deviat graduellement prospère et riche.

Ce Ye-jo-ta-to (Yajandatta) était un homme difficile à satisfaire; quand sa femme lui préparait à manger, il con-

cevait de l'irritation; ni le doux, ni l'acide, ni le sale, ni le fade, ni le cru, ni le cult ne pouvaient convenir à son goût. Sa femme se disait constamment : « S'il pouvait venir du royaume de Po-lo-nai l Varanasi quelque voyageur, je ini demanderais des récettes pour préparer les boissons et les aliments et alors je m'y conformerais pour offrir à manger à mon mari. »

Or le brahmane Fou-lou-hi (purchita) fut informé de tout ce qui se passait et concut alors cette pensee : « Mon esclave Kia-lo-ho s'est enfui dans un royaume étranger, il faut que j'aille le reprendre. Pent-être pourrai-je trouver mon esclave. « Il se rendit donc dans cet autre royaume. En ce temps Ye-jo-la-lo (Vajnadatta) etait alle avec ses élèves se promener dans la forêt ; sur la route, il vit de loin venir son ancien maître et, tout effraye, dit secretement à ses élèves : « Jeunes gens, retournez-vous en tous et allez vous exercer chacun pour soi à la récitation. « Quand les élèves farent partis, Ye-jo-la-lo arriva ou présence de son mattre et lui rendit hommage en posantson visage sur ses pieds. Il dit à son maître : « En arrivant dans ce royaume, l'ai déclare que vous étiez mon père ; je me suis remis entre les mains d'un brahmane de grand savoir, précepteur du roi de ce pays, pour qu'il fût mon maître. Comme j'ai beaucoup étudie les regles saintes, le brahmane mon maître m'a donné sa fille en mariage. Je desire, o vénérable, que vous ne révéliez pas unjourd'hui ce qui me concerne et que vous ne disiez pas) que j'ai dù avec les esclaves yous servir comme mon maître, « Le brahmane, qui connaissait bien les affaires de ce monde, lui répondit : « Vous êtes ceellement mon fils : à quoi bon parlor de nouveau de ce qui est passó ? Vous avez simplement trouvé un moyen de vous faire libérer plus tôt.

Alors Fr-jo-ta-to revint avec lui dans sa maison et dit à tous les siens: « Mon père est venu. » Sa temme, toute joyense, prepara des boissons et des mets de toutes sortes; puis, quand on eut finit de manger, elle profita d'un instant de loisir pour aller secrétement se prosterner au pied du brahmane et lui demander : « Lorsque je sera mon mari Ye-jo-la-lo Yajnadatta, les boissons et les mets que je lui sers ne conviennent jamais à son idée. Je vondrais maintenant que vous m'indiquiez ce qu'il mangenit autrefois quand il était chez vous. Je lui préparerai à boire et à manger de la manière (à laquelle il était habitué precedemment. « Le brahmane conçut alors de l'irritation et songea : « Ah, il en est ainsi ! Ah, il en est ainsi! Cet homme se permet de tourmenter la tille d'un autre ! » Il dit donc a cette femme : « Faites seulement que je sois promptement renvoyé, et, au moment de mon départ, je vous enseigneral une gatha. Vous n'aurez qu'a prononcer cette gatha pour que votre marine soullle plus mot. "

Cette femme dit alors à son mari : «Le vénérable brahmane est venu de bien loin ; il faut le renvoyer promptement. » Le mari fit cette réflexion : « Comme le dit ma
femme, il faut le renvoyer promptement et ne pas le laisser séjourner ici longtemps, de peur que quelque parole
ne s'ébruite, ce qui ne me nuirait pas peu. » Alors il rentra chez lui pour donner de l'argent à sa femme en lui
disant de faire le repas; puis il s'en alla chercher des
compagnons de route à son maître. Sa femme resta, et
quand elle eut fini de servir le repas, elle se prosterna
aux pieds (du brahmane) et, en prenant congé de lui, le
pria de lui dire la gatha dont il avait parlé précèdemment;
il lui enseigna donc à prononcer cette gathà:

L'homme sans père qui est allé en pays étranger — o trompé partout les gens; — une nourriture grossière était sa nourriture habituelle ; — qu'il se borne à manger sans plus manifester de dégoût.

Le brahmane ajouta : « Je vous donne maintenant cette gatha ; forsqu'il s'irritera et se dira dégoûté parce que la nourriture est mauvaise, mettez-vous alors près de lui et derrière son dos fredonnez (ces paroles), de manière à ce qu'il les entende. « Après lui avoir donné ces instructions (le brahmane) retourna dans son pays.

Après que ce Ye-ju-la-lo (Yajandatta) côt reconduit son maître, toutes les fois qu'arrivait le moment du repas il recommençait à s'irriter; sa femme se mit alors près de son mari et essaya de prononcer la gatha; dès que son mari l'ent entendue, il en conçut du chagrin et fit cette réflexion : « Hè ' ce vieux bonhomme a révelé mes tares, » A partir de ce moment, il n'ent que des parales aimables, car il craignait que sa femme ne révélat à d'autres son secret.

#### Nº 361.

# (Trip., XV, 8, p. 53 r.)

Autrefois il y avait une ville nommée Varànasi (Polo-nai) et un royaume nomme (K'ia-che (Kâci). En ce
temps, le roi entretenait chez lui deux chiens qu'on attachait avec des chaînes d'or et d'argent et auxquels on
donnait à manger dans des ustensiles precieux; pendant
la nuit on les détachait pour qu'ils gardassent les portes.

Or ce roi fut atteint de maux de tête qui durèrent pendant douze unnées suns qu'on parvint à les guérir; par la suite, il y eut une amélioration graduelle; mais voici qu'nne fois, au milieu de son sommeil, le roi entendit l'aboiement d'un chien; il s'éveilla aussitôt en sursaut et ses maux de tête redoublérent. Le roi demanda à un de ses serviteurs : « Quel est le bruit que je viens d'entendre? « Comme on lui répondait que c'était l'aboiement d'un chien, le roi, irrité, ordonna à ses serviteurs de chasser au loin tous les chiens qu'ils rencontreraient. On se mit donc, conformement à cet ordre, à chasser au loin tous les chiens.

Oril y cut un chien qui demanda à celui qui le pourchassait : « Pourquoi me chassez-vous? » L'homme lui répondit : « Le roi se portait un pen mieux, lorsque, au milieu de son sommeil, il a entendu l'aboiement d'un chien ; il s'est reveillé en sursant et est retombé plus gravement malade. C'est pourquoi je vous chasse. » Le chien lui demanda encore : « Est-ce que tous les chiena saus exception sont chassés? — Out « lui répondit-on. Il demanda derechef : « Est-ce que les deux chiens de la maison du roi sont aussi chasses? « L'homme répliqua : « Les deux chiens de la maison du roi ne sont pas chassés, mais tous les autres le sont. « Le chien dit alors avec colere : « Le roi agit sans raison ; il aime ceux-ci et s'irrite contre ceux-là : il craint ceux-ci et est follement apris de ceux-là ». Le chien prononça alors ces gâthas:

Si les chiens sont un sujet de tourment, - it fullait les chasser lous; - or maintenant ils ne sont pas lous chas-

sés; - on voit par là que ce roi est sans raison.

Dans sa maisan il noncrit lui-même deux chiens; — or il ne les renvoie pas et nous chasse seuls; — on reconnattra que ce roi méchant, lantot aime et tantot s'irvite, — lantot craint et tantot est épris.

Nº 362.

(Trip., NV, 8, p. 53 ro-55 vo.)

Autrefois, au pied des montagnes neigeuses, dans un recoin caché de la montagne, il 5 avait un endroit tiède et tourné vers le soleil on les oiseaux de toutes sortes se reunissaient en foule. Ils tinrent une délibération et dirent: « Il nous faut anjourd'hui élire roi un oisean afin que tous les autres le redoutent et s'abstienment d'agir contrairement aux lois ». Tous les oiseaux approuvérent cette proposition, pais recherchérent qui devrait être roi.

Un oiseau dit: « Il fant choisir la grue. » - « Non, dit un autre ; la raison en est qu'elle a de hautes jambes et un long cou; si quelqu'un des oiseaux l'offense, elle nous brisera le crane à coups de bec. » Les oiseaux etant tombes d'accord sur ce point, l'un d'eux dit encore; « Il faut choisir le cygne pont roi ; sa couleur est d'une blanchour absolue et il est respecté de tous les autres oiseaux. » Les oiseaux répliquérent derechef; « Cela non plus ne se peut pas ; quoique l'extérieur du cygne soit blanc, son cou est long et tortu; si son propre con n'est pas droit, comment pourrait-il redresser les autres? » Quelqu'un dit alors : « Voiciprecisement le paon ; son plumage est magnifique et réjouit les yeux de ceux qui le regardent : il est digne d'être roi. - Non, répondit-on; en effet, quoique son plumage soit beau, le paon est éhonté ; toutes les fois qu'il fait la roue, les vilaines parties de son corps sont en evidence (1). Voilà pourquoi il ne peut convenir. » Il y eut alors un oisean qui dit: « Le hibon chanve est digne d'être roi; en effet, le jour il se repose et la nuit il est vigilant; il nous protégera ; il est donc capable d'être roi, a

Tous approuvaient cet avis, lorsqu'un perroquet, qui s'était tenu à l'écart, mais qui était plein de perspicacite. fit cette réflexion: « Pour tous les oiseaux, la règle est qu'ils dorment la nuit; pour ce hibou chauve, au contraire, la coutume est de ne pas dormir la nuit; quand tous les oiseaux se tiendront à ses côtés pour le servir, ils

<sup>[1]</sup> C'est pour la même raison que dans un autre conta, le paon us peut aire myéé comme flance de la fille du roi flanmant Rastrapâla (cf. Extr. du Kandjeur, trad. Schiefner, Mel. As. Saint-Pétershourg, vol. XIII, p. 101, et Jálaka nº 35).

seront jour et muit sur leurs gardes et ne pourront dormir, ce qui sers fort pénible. Si maintenant je parle à ce sujet, le hibou) s'irritera et m'arrachera mes plumes; aussi vondrais-je bien ne pas parler; mais alors les oiseaux de touten sortes, tout le long des nuits, en souffriront: mieux vaut donc me laisser arracher les plumes et ne pas m'éloigner de la droite raison. « Il se rendit alors devant l'assemblée des oiseaux, leur témoigna son respect en agitant ses ailes, puis leur dit: « Je désire que vous entendiez une stance que j'ai à vous réciter. » Tous les oiseaux lui répondirent aussitôt par cette gâthà:

Pour être intelligent, pour avoir beaucoup de connaissances et de bon sens, — il n'est pas indispensable d'être vieux; — bien que vous soyez encore jeune, — vous êtes un sage qui doit parter en temps apportun.

Après que le perroquet eut écouté les oiseaux lui adresser cette gâthă, il prononça à son tour la gâthă suivante :

Si vous voulez suivre mon uvis, — vous ne prendrez pas pour roi le hibou chauve; — même quand il est joyeux, la seule vue de son visage — froppe de crainle tous les oiseaux; — à plus forte raison, quand il sera en volère, — vous ne pourrez regarder son visage.

a Ce que vous dites est exact -, répliquerent les oiseaux; aussitot ils tinrent conseil entre eux et dirent: « Ce perroquet est intelligent et perspicace ; il est digue d'être roi. » Ils le nommèrent ulors roi.

Nº 363.

(Teip., XV, 9, p. 69 r.)

Autrefois il y avait une bande de gallinaces qui demeurait dans une forêt d'arbres noi (amra): les renards saisirent et dévorerent tous les mâles, en sorte qu'il ne resta plus qu'une femelle. Par la suite, un corheau vint et s'accoupla avec elle. De cette union naquit un petit ; quand il fit entendre sa voix, son père prononça ces gàthàs:

Ce petit n'est pas de notre sorte; — un père sauvage et une mère domestique — se sont réunis pour produire cet

enfant. - qui n'est ni un corbean ni ane poule.

S'il tente d'avoir la voix de son père, — on reconnaît qu'une poule l'a mis au monde; — s'il veut avoir le cri de sa mère, — on voit bien que son père fat un corbeau.

Quand il imite le corbeau, il a la cri de la poule; quand il imite la poule, il a la voix du corbeau. — En s'essayant à être à la fois le corbeau et la poule, — il n'est parfaitement ni l'un ni l'autre.

#### Nº 304.

# (Trip., XV, 10, p. 65 ve.)

Le Buddha dit: Autrelois, il y a fort longtemps de cela, il y avait une fille de devi qui était d'une heauté remarquable; en ce temps vivaient aussi cinq fils de devas; le premier se nommait Che-kia-lo (Cakra): le second, Mo-lo-li (Mătali); le troisième Seng-chō-ye-li (Samjaya); le quatrième, Ping-chō-ye (Vijaya)(1); le cinquième, Mo-lo-lia (Mathara). Quand ils virent cette fille de devi, chacun d'eux conent de la passion pour elle; ils lirent alors cette réflexion: « Noua ne pouvous posséder en commun cette femme; il faut que nous la donnions a celui d'entre nous dont la passion sera la plus locte. « Chacun d'eux ayant approuvé cette proposition, Che-kia-lo récita cette gathà;

<sup>1)</sup> La transcription Plug-cho-ps correspondrait à Vimjaya : mais cetto técon est sans donte fautice et l'original sens-crit devait être Vijaya

Je me rappelle que, lorsque j'étais ammé de mon désir sensuel — je ne pouvois rester tranquille ni assis, ni couché, — et, même lorsque le temps de dormir était venu, ce n'était que lorsque mon désir s'était retiré que je pouvais retrouver le calme.

Mo-lo-li, prononça à son tour la gatha suivante ;

En ce qui vous concerne, Che-kia(-lo), dans les moments où vous dormiez, — vous pouviez encore avoir quelques instants paisibles; — pour moi, je me souviens que, lorsque j'étais animé de mon désir sensuel. — j'avais en moi comme le son des tambours dans une bataille.

Seng-chū-ye-li prononça ensuite cette gatha :

O Mo lo li, dans votre comparaison avec le son des tambours, — il y a encore place pour quelque répil; — mais moi, quand mon cœur était imprégné de désir, — j'étais comme un tronc d'arbre emporté au gré d'un torrent rapide.

Ping-chū-ye dit alors cette gatha:

Dans votre comparaison avec un tronc d'arbre battotté par les flots, — il y à encore possibilité de quelque arrêt : — Je me sauviens que, torsque je pensais à ma passion, — j'étais comme un insecte aveagle qui n'ouvre pas les yeux.

Alors Mo-leh'a prononça à son tour la gatha que voici :

Tout ce que vous venez de décrire les uns après les autres

— ne caractérise qu'un amusement; — mais moi, quand
je suis enfoncé dans ma possion, — je ne distingue plus
entre la vie et la mort.

Alors tous ces fils de deva dirent : « C'est vous dont la passion est la plus forte. » D'un commun accord, ils lui donnérent donc cette femme.

### Extraits do WOU FEN LU (1).

Nº 365.

(Trip., XVI, 1, p. 17-2-17 ve.)

Autrefois il y avait un mo-na (2) (manavaka) qui, dans la caverne d'une montagne récitait le livre des keatriyas (3).

|a) 社文 Mins les éditions des Song et des Lion écrivent 間文 - le texte Ron e; cette dernière leçon ent peut vira moillaire, puisqu'elle justitiernit le recouve à un gramatie de Khuten comme tradjecteur.

2 Ce and désinne un jeine homme un étudlant.

1) Il doit être question in d'un Râja niti géstra en Traité de paintique royale.

I) Le Wan fer in (8 N., or 1123) on describine den Maltichenkare, a eté traduit de 123 a 124 par Buddhajiva B, N. App. II, no 23) et un religioux de Kinten usaumé Teke-cheng. Il se tranve dans les fascicules I et 2 du redume XVI du Tripitaka de Tékyō. A la fin de cet excraçe, en 111 im colophan aussi coren - Le maitre du Vinaye, Fo fo-che limithajiva), originaire du Ki-pia (Gashemire), étud un religioux de l'école des Micheleur (Malagharkes). Souse la grande dynastice Song, la première sauce simple des (22), en automne, le acptième mois, il arriva à l'ang-chena (anj. l'ung-leheon pan, dans la province de Kiang-seg. Lieu vid de Lang-seg que avan le titre de che-léhong de (la dynastic Tein, ainei que les religioux bhitsaus Hous-yea et l'Hindon Fue-cheng. L'invitérent à publice (ce livre Fo-fo-che (Buddhajiva étabiri over som le texte hindon o'; em comman de l'a-fire, Khoten), mammé Tehe-cheng, en it in traduction I, autriage ful terminé le douzième mois de l'ambée suivante (421).

Un chacal, qui demeurait auprès de lui s'appliquait à l'écouter réciter ces livres ; son cœur en ayant compris quelque partie, il concut cette pensée : « Si f'ai compris les paroles de ce livre, cela suffit pour faire de moi le roi des animaux. » Quand il eut eu cette pensee, il se leva et partit, il rencontra un chacal maigre et voulut aussitot le tuer : l'autre lui dit ; « Pourquoi me tuer? » Il lui repondit : « Je suis le roi des animaux ; vous ne m'étes pas soumis et c'est pourquoi je vous tue. » L'autre répliqua : « Je souhaite n'être point tué ; je me mettrai à votre suite. « Alors les deux chacals continuérent leur route de compagnie. (Le premier chacal) rencontra encore un clarcal et voulut le tuer; les questions et les reponses furent les mêmes que precedemment, et lui aussi déclara qu'il se mettait à sa suite. Par une série de (rencontres) semblables, (le premier chacal) soumit tous les chacals; puis, au moven de tous les chacals, il soumit tous les éléphants; au moven de tous les éléphants, il soumit tous les tigres; en outre, au moyen de tous les tigres, il soumit tous les lions; alors momentanément il put être le roi des animux.

Quand il fut devenu roi, il cut encore cette pensée:

« Maintenant que je suis le roi des animaux, il ne me taut
pas prendre femme parmi les animaux, « Il monta donc
sur un éléphant blanc, et, à la tête de toute la troupe des
animaux qui formaient une multitude innombrable, il
entoura de beurs rangs, qui se comptaient par plusieurs
centaines de milliers, la ville de Kia-yi (Kact). Le roi (de
cette ville) envoya un ambassadeur demander: « Vous,
troupe de toutes sortes d'animaux, pourquoi agissez-vous
ainsi? » Le chacal répondit: « Je suis le roi des animaux ;
il faut que j'épouse votre fille; si vous me la donnez, c'est
bien; si vous ne me la donnez pas, j'anéantirai votre
royaume. « (L'ambassadeur) revint déclarer cette réponse.
Le roi assembla ses ministres et tint avec eux une déli-

bération. A l'exception d'un seul ministre, tous dirent:

Il faut donner (la princesse); quelle en est la raison? Ce
qui fait la force du royaume, c'est qu'il se confie dans
ses éléphants et dans ses chevaux. Nous avons des éléphants et des chevaux, mais eux ont des lions; quand les
éléphants et les chevaux sentiront l'odeur (des lions),
ils seront saisis de terreur et se concheront à terre. Au
combat, nous acrons certainement inférieurs et les animaux nous anéantiront. Fant-il, parce qu'on tient à une

fille, causer la perte d'un royaume ? »

Or un grand ministre, qui était intelligent et faisait des combinaisons à longue échéance, dit au roi : « En observant l'antiquité et les temps modernes, je n'ai jamais appris ni vu que la fille d'un roi des hommes ait été donnée a un vil animal. Quoique je sois faible et peu intelligent. je veux tuer ce chacal, et faire que tous les animaux se dispersent en s'en allant chacun de son côté. » Le roi lui demanda alors : « En quoi consiste votre projet? » Le grand ministre repondit: « O roi, bornez-vous à envoyer un ambassadeur qui fixera la date du combat, et, qui, le jour de la bataille, devra d'avance exprimer à ce roi des animaux) un désir, a savoir que les lions se battent d'abord et rugissent ensuite ; ce roi des animaux pensera que nons avons peur et il ne manquera pas d'ordonner aux lions de rugir d'abord et de se battre ensuite. Vous, o roi, quand sera venu le jour de la batuille, vous devrez ordonner que, dans votre ville, tous soient obligés de se boucher les orcilles, a

Le roi suivit son avis ; il envoya un ambassadeur lixer la date (du combat) et en même temps exprimer la désir dont il a été parlé plus haut. Lorsque vint le jour de la bataille, il envoya encore une lettre pour réitérer cette demande. Puis il fit sortir son armée, Au moment où les armées allaient croiser le fer, le chacal ordonna en effet aux lions de commencer par rugir. Quand le chacal les entendit, son cœur se brisa en sept morceaux; il tombe du haut de son éléphant et chut par terre. Alors toute la foule des animaux au même moment se dispersa.

Le Buddha, à propos de cette histoire, prononça des

gathas en ces termes :

« Ce chacal éluit d'une arroyance excessive ; — il voulait demander à prendre femme ; — il se rendit à la ville de Kia-yi, — et déclara qu'il élait le roi des animaux. Cet homme (1) lui anssi a une arrogance semblable ; — il commande à la faule de ses partisans ; — dans le royanme de Magadha, — il s'altribue le titre de roi de la Loi. »

Il dit aux lihiksus : En ce temps, le roi de Kia-yi, c'était moi-même: le grand ministre intelligent, c'était (Ariputra)

le roi chaeal, c'était Devadatta.

#### Nº 366.

# Trip., XVI. 2, p. 47 r.

Autrefois, dans un endroit solitaire, il y avait un étang. Un grand éléphant entrait dans cet étang, coeillait des racines de nénupleur, et, après les avoir bien lavées, les mangeait, en sorte que sa beauté et sa vigueur étaient dans toute leur plénitude. Or il y avait un autre éléphant qui, pour l'imiter, prit des racines de nénupleur et les mangea sans les laver; c'est pourquoi il contracta une maladie dont il mourut.

A co propos, le Buddha prononça cette gatha :

Il ne put pas imiter le grand éléphant, — car le grand éléphant était inimitable ; — en voulant imiter le grand élé-

<sup>(1.</sup> Il sagit de Devadatto qui avait prétendit commander à la foute des religious : ce conte est destiné à montrer que Det adatta avait ogi de même dans que existence autérieure.

phant, - il mangea de la vase el s'altira la douleur de la mort.

Le Buddha dit à Mou-lien (Mandgalyàyana): « Le grand eléphant, c'était moismème ; l'autre éléphant, c'était Tuosla (Devadatta). «

### Nº 367.

# (Trip., XVI, 2, p. 48, r\*.

Autrofois, au bord d'un étung A-lien-jo (aranya) [1], il y avait deux oies sauvages qui avaient contracté une étroite amitié avec une tortue. Quelque temps après, l'eau de l'étang se dessécha, Les deux oies sauvages firent entre elles cette déliberation : « Maintenant l'enn de cet étang est desséchée; notre amie va sans doute endurer de grandes souffrances. . Leur deliberation etant finie, elles dirent à la tortue : « L'eau de cet étang est desséchée et vous n'avez aucun moyen de salut; il vous fant prendre dans votre bouche un baton dont chacune de nous tiendra une extrémite dans son bec et nous irons vous déposer dans un endroit ou il y a beaucoup d'eau. Tant que vous tiendrez dans votre bouche le bâton, avez soin de ne point parler. « Aussitot donc elles l'emportérent avec leur bec; comme elles passaient au dessus d'un village, tons les petits garçons s'écrièrent en les voyant : « Des oies sanvages emportent une tortue avec leur bec! des oies sauvages emportent une tortue avec leur hen! » La tortue irritee lear dit; « En quoi cela vous regarde-t-il? « Mais aussitot elle lacha le baton, tomba à terre et mourut. Alors l'Honoré du Monde proponça à cette occasion les gáthás smyantes:

<sup>(</sup>i) C'est-à-dire, un chang dans in fordt

Les hommes qui viennent à la vie — ont dans la bouche une hache; — ce par quoi ils tranchent leur propre corps, — c'est teurs mauvaises puroles; — ce qu'il faut condamner, au contraire ils le louent; — re qu'il faut louer, au contraire ils le condamnent; — ils en reçoivent une peine appropriée, — el n'ant plus jamais aucune joic. — Si on dispute pour des questions d'argent ou d'intérêt, — le mat n'est pas encore bien grand; — mais le mauvais cœur qui se tourne contre le Buddha, — celui-là commet la plus grave faute. — D'a-feoa (arbuda), il y a des centaines et des milliers (1); — les ni-lo (niraya) sont au nombre de trente-six (2; — ceux qui tournent de mauvaises pensées contre un homme saint — doivent tomber dans ces enfers.

#### Nº 368.

(Trip. XVI, 2, p. 50 re.)

Autrefois il y avait un roi nomme Poleou. Dans son royaume se trouvaient deux rsis; l'un, qui se nommait Lo-heou-lo (Ráhula), se plaisait constamment à rester en

1. 回译有百千 Latermo, tejem 阿译 est évidamment identique au terme Ngun-jeon to 紹祥隆 inchada qui déaugne le premier des built grande enfere froide lef. le dictionnaire son tamp fa chas, à Verpression » built enfere froide et la note de Landresse dans le l'ochous hi de Binnessi, p 200 — Les centaines et les milliers qui sont mis ici en commerten avec le lerme esfent désignent peut-être les années qu'il faut passer en enfer; en effet, comme l'a suantée l'est (Journ. As., sept. oct. 1892, p 220, tes huit enfers froids n'avaient pas à l'origine d'existence propre : tours nome désignent simplement des nombres L'années à posser en enfer.

(2)尼爾三十六、Ni-lo mroya est un terma générique déalgrant leenters ; mais le nombre de trente sit, dont il est quiestion ice, un correspund à aucuse des todications que nons trouvous dans les dictionnaires numériques relativement aux culers. contemplation; le second, qui se nommait A-nan (Ananda)

avait beaucoup étudié et ne craignait rien.

Or ce roi, ayant d'abord vu Lo-heou-la (Ràhula), le combla d'honneurs et fit faire une maison pour lui. Quand cette habitation fut terminée, (Ràhula) sortit pour voyager parmi les hommes. Ensuite arriva A-nan (Ananda); le roi le combla a son tour d'honneurs et lui donna alors la maison qu'il avait fait faire auparavant.

Quand Lo-heon-la (Ráhula) revint de son voyage, il invita A-nan (Ananda) à sortir en lui disant : « Cette maison est la mienne « A-nan (Ananda) de son côte déclara

aussi; « Cette maison est la mienne. »

Tous deux se rendirent auprès du roi et lui demandérent de décider à qui appartenait la maison. Le roi répondit : l'ai commence, il est vrai, par la donner à Lo-heon-lo (Ráhala); mais celui-ci l'ayant quittée et étant parti, je l'ai ensuite donnée à A-nan (Ananda). Elle doit donc être la maison d'A-nan (Ananda).

Mais alors tous les devas, les nagas, les démons et les esprits dirent : « Ce roi n'agit pas régulièrement. Pourquoi commence-t-il par donner la maison à Lo-beou-lo (Râhula) et la lui enlève-t-il ensuite pour la donner à A-nan (Ananda)? Nous allons maintenant détruire toute sa famille ». Alors ils se rendirent ensemble au palais du roi et firent perir, en les lapidant, le roi et ses parents.

A cette occasion, le Buddha prononça cette gatha :

Le roi, en donnant, ne distingua pas le premier don du second; — les rsis entrèrent en dispute à ce sujet; — cela fit que les démons et les esprits s'irritérent, — et it vausa tui-même la destruction de sa parenté. — Agir suivant sun bon plaisir, — c'est ce que le sage a'approuve point; — c'est pourquoi it fout renoncer à son bon plaisir, — et trouver sa joie à suivre les principes de la justice.

Le Buddha dit : celui qui en ce temps était le rei Loheou-lo (Rahula), c'est maintenant Lo-heou-lo (Rahula) ; celui qui en ce temps était le rsi A-nan (Ananda) c'est maintenant A-nan (Ananda).

#### Nº 369,

## (Trip., XVI, 2, p. 53 r.)

Le Buddha dit: O Ananda, dans les temps passes il y avait un roi nommé Kin-mei (Krkin). Il engendra une fille qui naquit en portant spontanément une couronne de fleurs d'or; le roi rassembla alors tous ses ministres pour délibérer sur le nom qu'on lui donnerait : tous dire qu'il fal-lait interroger les brahmanes pronostiqueurs; un décret ordonna donc que les pronostiqueurs se rassemblassent tous et fussent chargés de trouver un nom pour l'enfant; les pronostiqueurs dirent tous; « A sa naissance, cette fille portait spontanément une couronne de fleurs d'or; il faut donc que son nom soit Mo-li-ni(1) (Màlini). » Ce fut donc le nom qu'on lui imposa.

Le roi la chérissait fort ; il fit rechercher dans tout son royaume les filles qui étaient nées le même jour qu'elle et les prit pour qu'elles fussent ses saivantes; or, il se trouva qu'il y avait eu dans le royaume cinq cents filles qui étaient nées le même jour qu'elle ; on enregistra leurs noms pour qu'elles fussent à son service.

Quand cette fille fut devenue grande, le roi lui donna l'ordre de faire des offrandes à cinq cents brahmanes qu'il entretenait; il lui dit : « Il faut que, comme je le faisais moi-même, vous prépariez cinq cents marmites de bouillon pour les leur offrir suivant leurs goûts. « La jeune fille, conformement à cet ordre, se mit à faire des

<sup>113</sup> Malint, fille du roi Kin-mei, jour iei le même rôle que Malint, lemme du roi Prasennju dons le suira des dix rêves du roi Prasenajil.

offrandes aux brahmanes; quand coux-ci avaient fini de manger, ils ne manquaient pas de monter avec les cinq cents jeunes filles sur des chars tires par quatre chevaux et allaient s'ebattre parmi les parcs et les pavillons; ils allaient de parc en parc et de pavillon en pavillon et chaque jour il en était ainsi.

En ce temps, Kacyapa Buddha résidait dans un des parcs; quand le cocher arrivait au parc où demeurait le Buddha, il ne manquait pas de faire faire voite-face à son char et n'entrait pas : la jeune fille posa cette question au cocher: « Dans toute l'étendue du royanme, il n'est aucun parc où je ne sois entrée; pourquoi évitez-vous toujours ce parc-ci? « Il répondit : « Dans ce parc il y a un cramana à la tête rasée nomme Kacyapa; il ne convient pas que vous le voyiez et c'est pourquoi je n'entre pas. « La jeune fille répliqua : « En quoi le cramana Kacyapa s'inquiéterait-il des choses humaines ? faites donc retourner le char pour que nous entrions dans le parc et près de ce pavillon. «

On fit donc rétourner le char qui entra aussi loin qu'un char pouvait aller; puis la jeune fille mit pied à terre et avança dans le pare; elle apercut de loin Kâçyapa Buddha dont l'extérieur était fort remarquable et qui ressemblait a une montagne d'or; des qu'elle le vit, elle conent des sentiments de joie; elle s'avança aupres du Buddha, l'adora en posant son visage sur les pieds du Buddha, puis recula et se tint debout de côte. Le Buddha lui expliqua de toutes sortes de façons la Loi merveilleuse et lui enseigna où elle trouverait profit et bonheur; elle en arriva ainsi à voir la Loi et a obtenir le fruit, après quoi elle reçut la formule des trois refuges et celle des cinq défenses; elle se leva alors de son siège, adora les pieds du Buddha, tourna autour de lui par la droite, puis se retira.

Peu après être partie, elle fit cette reflexion : « Je fais régulièrement deux fois par jour une offrande de cinq cents marmites de bouillon à cinq cents brahmanes ; mais ce n'est point là un champ producteur de bonheur et il ne convient pas que j'accepte de faire ces libéralites; mieux vant préparer des boissons et des mets exquis pour les offrir à l'Honoré du monde, Kâcyapa, « Après avoir eu cette peusée, elle ordonna qu'on préparât des aliments, et chaque jour elle les apportait en offrande. Quand les brahmanes apprirent que Mo-li-ni (Malini) était devenue disciple du Buddha Kâcyapa et que, contrairement à ce qu'elle faisait auparavant, elle offrait a Kâcyapa les aliments les meilleurs, ils en concurent de l'envie et formerent dans leur cœur le dessein d'imaginer ensemble quelque stratageme pour faire périr cette jeune fille.

En ce temps, le roi Kin-mei eut pendant la nuit onze réves : 1º il vit en rève un arbre grand de quatre doigts qui déjà produisait des fleurs ; 2º il vit en rêve ces fleurs qui devenaient aussitot des fruits : 3º il vit en songe un veau qui labourait pendant qu'un bœuf adulte restait immobile en le regardant ; 4° il vit en rève trois marmites dans lesquelles on faisait cuire du riz; or le riz des deux marmites laterales s'en échappait en bondissant et entrait de l'une dans l'autre, mais sans jamais tomber dans la marmite du milieu; 3º il vit en rêve un chameau qui mangeait de l'herbe par les deux extrémités de son corps) ; av il vit en rêve une jument, qui contrairement à ce qui areive d'ordinaire, tétait un poulain; 7º il vit en rêve un bol d'or qui cheminait dans les airs; 8° il vit en rève un chacal qui urinait dans un bol d'or ; 9º il vit en reve un singe qui était assis sur un lit d'or ; 10° îl vit en reve du santal tête de bœuf (Goçirşa) qui était vendu au prix de l'herbe pourrie ; II" il vit en rêve une pièce d'eau qui, au centre, était trouble tandis que les quatre bords étaient clairs et purs.

Le lendémain matin, le roi rassembla tous ses ministres pour leur exposer en détail les rêves ci-dessus et pour les interroger sur la signification de ces réves. Ses ministres assemblés lui dirent de s'adresser aux brahmanes pronostiqueurs; il manda donc ces derniers pour les questionner; les brahmanes songerent alors que, puisque leur intention était de faire périr cette jeune fille, ils en avaient maintenant le moyen; c'est pourquoi ils dirent au roi; « Ce rève est néfaste; ou il vous fandra perdre votre royaume, ou vous-même périrez. » Le roi demanda; » Y a-t-il quelque moyen d'échapper à ces calamités? » Ils répondirent; « Il y en a un; mais, comme il met en cause ceux que vous aimez, certainement vous ne pourrez pas en proliter. »

Le coi leur ayant dit: " Parlez seulement ", les pronostiqueurs ajoutérent : « O roi, les éléphants tels et tels, les chevaux tels et tels, les grands ministres tels et tels, les grands brahmanes tels et tels, il vous faudra les prendre avec cinq cents taureaux, cinq cents buffles, cinq cents veaux femelles, cinq cents veaux mâles, cinq cents béliers, cinq cents moutons, la jeune fille Mo-li-ni (Màlini) et ses cinq cents suivantes, puis, au bout de sept jours, vous los immolarez sur un carrefour de quatre chemins pour les offrir en sacrifice au ciel; alors les calamités pourront être dissipées : mais, si vous ne faites pas cela, ces maux seront inevitables. »

Le roi crut ce qu'on lui racontait et donna des ordres pour qu'on prit des mesures en consequence; il appela donc cette jeune fille et lui raconta tout ce qui s'était passe; il l'autorisa à faire les souhaits qu'elle voudrait pour les six jours qu'elle avaît encore à vivre; la jeune fille dit alors au roi; « Je ne regrette point de mourir, mais je souhaite, le premier jour, me rendre auprès du Buddha Kacyapa avec tous les gens du peuple de la ville, hommes et femmes, grands et petits. » Le roi y ayant consenti, elle appela tous les habitants de la ville qui, l'entourant par devant et par derrière, allèrent avec elle auprès de Kacyapa; le Buddha leur expliqua de toutes

sortes de façons la Loi merveilleuse et leur enseigna où ils trouveraient le profit et la joie ; ils en vincent à voir la Loi et a obtenir le fruit, puis ils reçurent la formule des trois refuges et celle des cinq defenses. La jeune fille souhaita, le second jour, aller auprès du Buddha avec tous les ministres du roi ; elle souhaita, le troisième jour, aller auprès du Buddha avec tous les fils du roi; elle souhaita, le quatrième jour, aller auprès du Buddha avec toutes les lilles du roi ; elle souhaita, le cinquième jour, aller auprès du Buddha avec les épouses et les concubines du roi : elle souhaita, le sixième jour, aller auprès du Buddha avec le roi lui-même. Le roi acquiesça à ces désirs successifs; tous donc virent la Loi, obtinrent le fruit et reçurent la formule des trois refuges et celle des cinq défenses de la manière qui a été dite plus hand

Quand le roi eut obtenu le fruit (de la sagesse); il interrogea le Buddha Kâcyapa au sujet des onze rèves qu'il avuit ous, en demandant ce qu'ils presugenient. Le Buddha lui dit: « Ces onze rêves concernent l'avenir et non le présent. 1º Yous avez vu en rève un petit arbre qui produisait des fleurs ; cela signifie : dans l'avenir il y aura un Buddha qui apparaltra au milieu des hommes quand la durée de leur vie sera de cent ans; son nom sera Çâkyamuni Tathagata, l'arhat, le samyak sambuddha , en ce temps, les hommes, dès l'âge de trente ans, auront dejà la tête blanche; 2º vous avez vu en rêve des fleurs qui devenaient aussitôt des fruits ; cela signifie : en ce temps, les hommes, des l'age de vingt ans, engendreront des enfants; 3° vous avez vu en reve un veau qui labourait tandis qu'un bœul adulte restait immobile à lo regarder; cela signifie : en ca temps, les enfants dirigeront la maison et le père et la mère n'y seront plus les multres ; 4" vous avez vu en rêve trois marmites on cuisait simultanément du riz ; le riz des marmites latérales sautait hors de chacune d'elles et catrait de l'une dans l'autre sans jamais tomber dans la marmite du milieu; cela signifie; en ce temps, les riches se feront des présents les uns aux antres, mais les panyres gens ne recevront rien du tout; à vous avez vu en réve un chameau qui mangeait de l'herbe par les deux extremités de son corps; cela signific : en ce temps le roi sura une bande de ministres qui, non contents de se nourrir des appointements donnés par le roi, dépouilleront aussi le peuple de ce qu'il possede; « vous avez vu en rêve une jument qui (contrairement à ce qui se passe dans la réalité) tétait un poulain; cela signific : en ce temps, quand une mère aura marié sa fille, elle lui demandera, contrairement a ce qui devrait être, de la nouerir; 7º vous avez vu en reve un bol d'or qui cheminait dans les sirs; cela signifie : en ce temps, les pluies n'arriveront pas aux époques voulues et ne seront pas générales ; 8" vous avez vu en reve un chacal qui urimit dans un bol d'or; cela signifie: en ce temps, les gens ne se marieront qu'en ayant égard à la rîchesse et ne feront pas leur choix d'après leur caste ; 9º vous avez vu en rêve un singe assis sur un lit d'or ; cela signifie : en ce temps, le roi du royaume agira contrairement aux lois et son gouvernement sem cruel et inique ; 10° vous avez vu en rêve du santal tête de bœuf (goçirsa) qu'on vendaît au prix de l'herbe pourrie : cela signifie : en ce temps les gramanas de la race de Cakva seront avides et intéressés et c'est pourquoi ils seront mis sur le même pied que les lares; fit vous avez vu en rêve une pièce d'eau qui au centre était trouble, tandis qu'elle était limpide sur ses quatre bords ; cela signifie : en ce temps la Loi bouddhique commencera par être détruite dans le pays du milieu (Madhyadeça), tandis qu'an contraire elle sera prospère dans les royaumes de la frontière, «

Le Buddha dit: « O roi, voilà ce qui signifient vos

onze réves; ils n'ont rien de néfaste pour la personne du

grand roi. "

Alors le roi, du haut de son trône, ordonna à ses ministres de faire maintenant des dons, pour les délivrer de la crainte, à tous les êtres qu'on avait voulu sacrifier; il dit: « À partir de maintenant j'aimerais mieux perdre la vie que de tuer intentionnellement un être vivant; à combien plus forte raison ne tuerai-je pas des hommes; je ne blesserais plus intentionnellement des vers ou des fourmis; à combien plus forte raison ne blesserai-je pas ma fille et ses compagnes. »

Le roi dit à Ananda: « Après le parinirvana du Buddha Kaçyapa, le roi lui éleva un stapa d'or et d'argent qui mesurait en long et en large un demi-yojana, et en hauteur un yojana: on empila, en les disposant alternativement l'une au-dessus de l'antre, des briques d'or et d'argent; maintenant ce stapa existe encore à l'intérieur de la terre. « Le Buddha fit alors sortir le stapa pour le montrer aux disciples des quatre catégoriea; la relique du corps entier de Kaçyapa Buddha y était intacte comme à l'origine.

Nº 370.

(Teip., XVI, 2, p. 34 vo.)

Autrefois il y avait un serpent noir qui piqua un bouvier, puis rentra dans son trou. Un magicien, en se servant de la conjuration du belier (1), lui ordonna par conjuration de sortir de son trou, mais il ne put le faire sortir. Le magicien alors alluma devant le bonvier du feu sur

<sup>1);</sup> Ce qui a trait au belier dans ce cunte est fort obscur.

tequel il prononça une conjuration; le feu se transforma en une mouche enllammée qui pénétra dans le trou du serpent et piqua de sa flamme le serpent noir; calui-ci, trouvant la douleur insupportable, sortit alors de son trou; le hélier écrivit cela avec sa corne devant le magicien (1). Le magicien dit (au serpent): « Revenez sucer votre venin (2); sinon jetez-vous dans ce feu. « Le serpent noir prononça alors cette gathà:

Pnisque j'ai craché ce venin, — jamais je ne le reprendrai; — même si c'est pour moi un cas de mort, — je fini-

rai ma oie sans revenir.

Ainsi donc il ne prit pas le venin et se jeta dans le feu. Le Buddha dit: Celui qui en ce temps était le serpent noir, c'est Cho-li-fou Cariputra).

#### Nº 371.

# (Trip., XVI, 2, p. 56 r\*.)

Dans les temps passés il y avait au milieu de la mer une tle qui était régulièrement incendiée par le feu une fois en sept ans. Sur cette ile, au milieu d'un fourré d'herbes, des faisans avaient mis au monde un petit: voyant que le feu allait les atteindre, le père et la mère s'en allerent en abandounant leur petit; celui-ci, resté en arrière, étendit ses ailes et ses pattes pour les montrer à la divinité du feu et prononça cette gâthà:

J'ai des palles, mais je ne pais encore marcher; — j'ai des ailes, mais je ne pais encore voler; — j'ai été aban-

Cl la note précédente.
 Du voit iri apparaître flute tren comme que le serpont peut guerre la blessure qu'il a faite en reprenant son venin.

donné par mon père et par ma mère qui sont partis ; mon unique désir est que vous me sauviez la vie.

La divinité du feu répondit par cette gatha :

Une demande qu'an ne pouvait attendre d'un être ne d'un euf, — vous me l'adressez maintenant : — anssi vous convêderni-je — un espace de buil pieds tout autour de vous (1).

En d'autres termes, le petit faisan sein sauvé parce que l'incendie éparguera une cone de huit pinda tout autour de sua corps.

### EXTRAITS OF SSEU FEN LU (I)

Nº 372.

Trip., XV, 6, p. 5 v -6 r .)

Autrefois il y avait un jeune brahmane appele San-jo (Sanijaa; peut-être Sanijaya). Il se rendit auprès d'un maître dans l'art de tirer à l'arc et dit à ce maître; « Je désire étudier l'art de tirer à l'arc, « L'autre lui répondit aussitôt qu'il l'y autorisait. Alors, pendant sept années, San-jo étudia le tir à l'arc; quand ces sept années furent passèes, il se dit; « Quand aurai-je fini d'étudier le tir à l'arc? « Il se rendit donc auprès de son maître et lui dit ceci; « Pendant combien de temps est-il nécessaire que j'étudie le tir à l'arc? « Son maître lui enseigna alors à tendre la corde et à poser la fleche, puis il lui dit; « Je dois pour quelque affaire me rendre au village; attendez mon retour et alors vous pourrez laisser partir la fleche, » Après lui avoir donné cet ordre, le maître se rendit au village.

<sup>1)</sup> Le Secafer la B. N., nº 1117), qui est un rocued de la Disciplina des trharmagraptes, a été traduit en ton par Buddiagaças et l'hindou Fa-nica B. N., App. II, nº al et 58., Cet ouvrage se trouve dans les fascicules 3.5 è du volume XV du Tripitaka de Tôkyō.

San-jo fit cette réflexion : « Pourquoi mon maître m'a-t-il enseigné à tirer la corde de l'arc et à poser la flèche, mais en me prescrivant d'attendre son retour pour laisser partir. « En avant de San-jo, il y avait un grand arbre so lo (cala ; il tira donc et atteignit l'arbre ; la flèche traversa l'arbre et s'enfonça dans la terre jusqu'à devenir invisible.

En ce moment, le maître, ayant fini ses affaires au village, revint; arrivé à l'endroit où était San-jo, il lui demanda: « Avez-vous laissé partir la flèche? » Comme il répondait affirmativement, son maître lui dit: « Vous avez mal agi; si vous n'aviez pas tiré, vous seriez devenu le plus grand maître dans tout le Yen-feuu-l'i (Jambudvipa). Maîntenant c'est moi qui suis le premier et le plus grand maître du Yen-feon-l'i (Jambudvipa); quand je serai mort, c'est vous qui devrez me succéder. « Alors le maître para sa fille et la lui donna, en même temps que cinq cents flèches, un cheval et un char.

Après que San-jo ent reçu ces dons, il lui fallat traverser une plaine déserte. San-jo installa sa lemme dans le char, prit en main les cinq cents flèches et se mit à traverser la plaine déserte. Il y avait une troupe de cinq cents brigands qui mangéaient dans cette plaine déserte; San-jo dit à sa femme : « Allez auprès de ces brigands pour leur demander de la noueriture. « La femmo alla donc declarer aux brigands : « San-jo vous demande de la nourriture. « Le chef des brigands dit : « Il est à observer que le messager qu'on nous envoie n'est pas une personne ordinaire ; il convient de lui donner de la nourriture. »

Mais un des brigands se leva et s'ecria : » Allons-nous donc laisser la vie à cet homme et lui permettre de s'en aller emmenant sa femme et monté sur son char? » En cet instant San-ja tira une flèche; atteint par la flèche, ce brigand mourut. Parmi ceux qui restaient, un autre se leva et s'ecria: a Allons-nous donc laisser la vie à cet homme et lui permettre de s'en aller emmenant sa femme et monté sur son char "» San-jo tira sur luiencore une flèche et l'homme, atteint par la flèche, mourut. Ainsi les brigands, se levant l'un après l'antre, furent successivement atteints par les flèches et mourarent. Bientet San-jo n'ent plus qu'une flèche et seul le chef des brigands restait en vie. Comme (San-jo) ne tronvait pas d'occasion favorable, il n'avait pas encore laissé partir sa flèche, il dit alors à sa femme : Enlevoz vos vêtements et posez-les à terre. « Sa femme enleva donc ses vêtements; aussitôt San-jo tronva un instant favorable pour (viser) le brigand (1) et décocha sa flèche; atteint par la flèche, (le brigand mourut.

<sup>(1)</sup> Parce que la van de la femine mar avait causé du brigand un matant du distraction.

## EXTRAITS DU KEN PEN CHOUO YI TS'IE YEOU POU P'I NAI YE TSA CHE (I)

Nº 373.

(Trip., XVII, 1, p. 73 r.)

Autrefois, auprès d'un village, il y avait plusieurs garnements qui s'étaient réunis en bande et s'amusaient
de-ci et de-là : ils virent deux mo-na-p'o (manavas) qui
venaient le long du chemin ; ils se dirent les uns aux
autres : « Nous allons battre ces deux hommes » ; ensuite
ils se concerterent et dirent : « Il ne faut pas les battre
immédiatement ; commençons par leur poser une question ; s'ils y répondent d'une manière intelligente, nous
ne les battrons pas : dans le cas contraire, nous les rouerons de coups. » Un d'eux leur demanda donc : « Quand
fait-il froid ? » Un des manavas fit cette réflexion : « Dans
quelle intention nous demandent-ils cela ? à voir leurs
mines ils ont le désir bieu arrêté de nous battre. « Il
répondit alors par cette gâthà :

(1) Ouvrage sur la discipline des Molasarvastivadins traduit par le célétire péteria Vi-tsine **2** par l'année 710 p.C.; cf. Naujo, Calalogue, sé 1121. — On peut dire la hiographie d'Vi-tsing à la fin de ma traduction du Mémoire sur les religieux éminants qui adlerni énercher la Loi dans les pags d'Oscident (Paris, Leroux, 1891, pp. 192-201).

Que ce soit l'hiver ou que ce soit l'élé, — cela dépend seulement du vent qui s'élève ; — si le vent se produit, il fera froid ; — s'il n'y a pas de vent, assurément il ne fera pas froid.

Quand les jeunes gens eureut entendu ces paroles, ils le laissérent aller. Ils posérent ensuite la même question au second manava qui leur repondit en ces termes :

En hiver, il fait certainement fraid; — en été, le fraid n'existe pas; — c'est là ce que tous les hommes sacent; vons êtes des ignorants de mettre cela en doute.

Quand les garnements curent entendu ces paroles, ils se mirent en colère ; ils le rouèrent de coups et partirent.

#### Nº 374.

# (Trip., XVII, 2, p. 40 v 43 r.)

Autrefois, dans la ville de Po-lo-ni-sseu (Varanasi, Benares), il y avait un marchand qui se maria ; peu après, sa femme se trouva enceinte. Or ce marchand voulut aller sur la grande mer pour chercher des objets précieux ; il dit donc à femme : « O sage personne (bhadramukhi), je vais aller dans des pays etrangers pour y chercher des denrées merveilleuses et précieuses ; surveillez bien la maison : il fautque vous y mettiez tous vossoins. Elle répondit : a Homme saint, si vous ugissez ainsi, je vous suivrai. s. Il répliqua: « Qui pourvoira pour vous aux hesoms de la maison, si vous allez avec moi ? « Elle se mit à pleurer ; une de ses compagnes, voyant son affliction, lui en demanda la cause. Elle repondit : « Mon mari voudrait pouvoir partir avec moi, mais je ne vais pas à sa suite et c'est pourquoi je pleure . » Sa compagne lai dit : « Si son intention est de partir, pourquoi ne le suivez-vous pas ? »

Elle répondit : « Qui pourvoira pour moi (aux besoins de la maison ? « Sa compagne répliqua : «Allez seulement avec lui : je vous suppléeral, » Elle partit donc.

Lorsqu'ils farent sur la grande mer, leur bateau fut brisé par le poisson mo-kia (makura). Le marchand alors périt avec tous les antres hommes ; sa femme, ballottée decà et de-là, put se saisir d'une planche, et, par bonheur, sous l'action du vent, elle fut poussée sur une ile de la mer. Il y avait là un roi-oiseau aux ailes d'or qui prit cette femme pour en faire son épouse ; peu après, par un effet de sa grossesse antérieure, elle mit au monde un fils dont le visage était fort beau; plus tard, elle enfanta encore un fils diseau qui avait le même aspect que l'oiseau aux ailes d'or. Ce dernier étant mort, tous les oiseaux nommerent roi son fils. Sa mere lui dit alors ; « Parce que vous descendez de votre pére, vous avez pu devenir roi. Voici votre frère ainé; maintenant il faut que vous l'emportiez dans la ville de Po-lo-ne-ssen (Varanas) et que la vous fassiez de lui le coi d'un royaume parmi les hommes. » Il répondit : « O mère du royaume, je vais, par égard pour vous, le mettre sur le trône. « En ce temps, dans la ville de P'o-lo-ni-ssen (Vărănasi), il y avait un roi nommé Fancheou (Brahmadatta) qui, au moyen de la Loi, transformait le monde en sorte qu'il y avait le calme et la prospérité dont la description détaillée a déjà été faite ailleurs. Le roi donnaît une audience plénière et se trouvait assis au milieu de l'assemblee, lorsque le roi-oiscau aux ailes d'or le saisit par les deux épaules avec ses serres et le jeta dans la grande mer; il prit tous ses merveilleux bijoux et en orna son propre frère aine, puis il emporta celui-ci dans la ville royale et le placa sur le trône en disant aux ministres: « Voici votre roi; ayes bien soin de le servir avec soumission; si quelqu'un ini résistait, je reviendrais pour vous précipiter tous dans la grande mer. » Ces gens, saisis de crainte, agirent en se conformant à ses instructions, et. comme les ministres n'osèrent pas annoncer ce qui s'était passé, le peuple crut que c'était le roi Fancheon (Brahmadatta) (qui continuait à régner). Le nouveau) roi dit à l'oiseau aux aîles d'or de revenir de temps à autre le voir et l'autre répondit qu'il le ferait.

A quelque temps de là, le roi cut un éléphant femelle qui, parvenue au terme de sa grossesse, était en mal d'enfant; cependant la tête soule du petit) se montrait et le reste du corps ne parvenait pas à sortir. Les ministres en informerent le roi qui leur dit : « Emmenez l'éléphant dans le harem : ordonnez à toutes les femmes du harem de prononcer une formule d'incantation pour obliger le petit à sortir promptement : la formule magique devra être la snivante : « Si, en dehors du roi, je n'ai connu aucun a homme, il faut que le petit de l'éléphant soit mis au a monde aisement. » On amena donc l'éléphant dans le harem et les femmes prononcérent toutes la formule : - Si, en dehors du roi, je n'ai connu aucun homme, le petit de l'éléphant doit sortir. » Mais, bien qu'elles fissent ces conjurations, l'éléphant souffrait extrêmement et le petit ne parvenait pas a sortir. Les gens qui étaient là ponssaient de grands cris et ue savaient que faire.

Or il y avait une gardienne de bœufs qui demeurait non loin de la. Ayant entendu les cris qu'on poussait, elle demanda quelle en était la cause et pourquoi il y avait ces grandes clameurs dans le harem. Après qu'on le lui eut expliqué, elle dit : « Je prononcerni la formule de conjuration et je pourrai faire que le petit de l'élephant puisse sortir sisément. « Quand on out entendu ces paroles, on les rapports aux principaux ministres qui, à leur tour, en informèrent le roi. On invita donc la gardienne de bœufs à entrer dans le harem; elle prononça la formule de conjuration devant l'éléphant en disant ; « Depuis ma naissance, en debors de mon mari, je n'ai connu aucun homme; si cette déclaration est vraie, je veux que le petit

de l'éléphant naisse aisement. « A peine ent-elle parlé que l'éléphantmit au monde son petit; cependant la queue n'était pas encore sortie; la gardienne de bœufs sourit et dit; Une ai petite faute devrait être tolérée. « Les cumuques du harem lui demandérent quelle faute élle avait commise; elle répondit; « Autrefois, je tenais dans mes bras le petit enfant d'une autre femme; cet enfant lâcha de l'urine qui coula jusque sur mes parties génitales; j'eus alors comme un sentiment de jouissance. C'est à cause de cette faute legère que la queue (du petit éléphant) ne suit pas le corps. « A la suite de cette explication véridique, la queue elle aussi sortit.

Les ministres informérent le roi que le patit éléphant ctait né, et, comme le roi demandait qui avait pu le faire sortir, its lui dirent er qui s'était passé. Le roi, affligé. s'écria : « l'outes les femmes de mon harem manquent de chastelé; seule cette gardienne de bœufs s'est montree pure. « Le roi dit : « Appelez-la en ma présence ; je veux l'interroger moi-même. - La femme étant venue, le roi lui dit: « Avez-vous pu par votre parole véridique faire que l'éléphant mit has son petit ? » Quand elle eut répondu affirmativement, le roi fit cette reflexion : » Paisque la mère est sage, telle aussi doit être la fille : je vais essayer de l'interroger. a Il eut alors avec elle ce dialogue :) a Avez-vous une fille? - Oui. - Comment se nomme-telle? - Mino-jong Beau visage). - A-t-elle en des relations avec un homme . - Elle n'en a point encore eu. - Mère, s'il en est ainsi, il faut que vous me la donniez. - Il en sera comme le désire le roi. -

Alors donc on propara les cerémonies d'usage et le coi épousa la fille et la fit entrer dans son harem. Mais il fit ensuite cette réflexion : « Les femmes du harem ne sont pus chastes et elles se sont trouvées en défaut lors de la conjuration. Si je fais demeurer cette fille parmi elles, elle ne manquers pas de se conduire d'une manière desordonnée. « Plus tard, profitant de ce que l'oiseau aux ailes d'or était venu, le roi lui raconta toute l'affaire et ajouta : « Mon frere cadet, il faut que pendant le jour vous preniez ma femme et que vous la déposiez dans une île de la mer : pendant la auit, vous me l'apporterez, « L'oiseau aux ailes d'or accepta ; on lui remit la femme et, conformément à ce qui avait été convenu, il l'emmens chaque jour et la rapporte chaque nuit.

En ce temps, dans cette ile de la mer, il y avait une fleur à l'excellent parfum qui se nommuit « le remède qui chasse (les maladies). Cette femme chaque jour en tressait des guirlandes qu'elle apportait à Fon-cheon Brahmadatta (1) Or, a P'o-lo-ni-sseu Varanasi, il y avait alora le fils d'un brahmane qui, pour chercher du bois mort, dut aller dans la forêt de la montagne ; il y rencontra une fille divine des Kinnaras qui le prit et le fit entrer dans une caverne de rocher; elle s'unit à lui et se satisfit avec lui; chaque fois que cette femme sortait pour aller chercher des fleurs et des fruits, après être sortie, elle prenaît une grande pierre dont elle bouchait l'ouverture et l'homme ne pouvait la déplacer. A quelque temps de là, la Kinnari mit au monde un fils qui, lorsqu'il marchait, se déplacait avec rapidité, et c'est pourquoi on le nomma Chou-Isi (le rapide). Le pere disait souvent en soupiront devant son fils : a P'a-lo-ni-sseu (Varanasi) est un endroit où il fait bon demeurer ; vous devriez le connaître. a La lils eut un jour avec son père la conversation suivante : " En quel lieu étes-vous ne ? -P'a-lo-ni-sseu (Vărânusi) est mon lieu națal. - Pourquoi ne retournez-vous pas dans votre patrie? - Quand votre mère sort pour aller chercher des fleurs et des

<sup>(</sup>I Plus exactement, ou roi qu'en croyait à lort être Brahmadatta. La mome rémarque doit être faite pour toute la suite du conte. Il est probable que nous avons affaire let en réalité à deux récits artificiellement soudés l'un à l'autre et que le roi Brahmadatta était bien le héron du conte où figure Mino-jong.

Irnits, elle ne manque pas de prendre ce gros rocher dont elle ferme l'entrée de la caverne ; je ne puis l'ébranler et je n'ai aucun moyen de m'enfuir. - Je yous ouvrirai », dit le fils. - « Fort bien », répondit le père. Alors le fils à plusieurs reprises saisit le rocher pour tenter de le deplacer et, en déployant toutes ses forces, Il parvini à l'écarter. Il annonça alors à son père que la porte était ouverte et qu'il voulait partir avec lui. Le père répondit : « A peine votre mere a-t-elle dû sortir pour aller chercher des fleurs et des fruits qu'elle revient en toute hate et je ne puis m'en aller, car, si elle me rencontrait sur la route, elle ne manquerait pas de me tuer. « Le fils répondit : « Je vais trouver un moven de la faire revenir tardivement. « Son père l'approuva. Quand la mère fut arrivée en apportant des fruits; son fils se mit à en manger un, mais le recracha. Sa mère lui demanda: a Dana quelle intention faites vous cela? Ces fruits ne sont ils pas bons! » Il répondit : « Mère vous êtes trop paresseuse pour aller loin; vous recueillez les fruits amers qui sont tout près d'ici; ils sont immangeables et c'est pourquoi je les rejette. » La mère répondit : « Puisqu'il en est ainsi, j'irai au loin vons chercher de bons fruits. . Le fils reprit : « Fort bien ; cherchez-m'en qui soient bons. » Le lendemain donc la mère s'en alla au loin et le fils dit à son père : « Voici le moment de partir : il ne faut pas tarder. « Ensemble donc ils écartérent le rocher et partirent. Ils arrivérent à Po-lo-ni-sseu (Varànasi) qui êtnit la ville natale du pere.

A son retour, la mère trouva vide la caverne dans le roc; elle se frappa la poitrine en poussant de grands gemissements. Une voisine lui ayant demande pourquoi elle pleurait, elle lui raconta tout ce qui s'était passé. La voisine lui dit: « Ces gens étaient des hommes et ils sont partis pour aller parmi les hommes; en quoi cela paut-il être un sujet de chagrin? » La mère répondit: » Je ne regrette point qu'ils m'aient quitté, mais je m'afflige de n'avoir point pu leur enseigner la recette qui leur permettra de conserver leur vie. « L'autre répliqua : « Moi aussi, je vais souvent a P'o-lo-ni-sseu (Varanasi) : si vous possedez un moyen de conserver la vie. donnez-le moi, et, quand je verrai votre fils, je le lui remettrat. « La mère lui donna alors une guitare en lui disant : « Ma sœur, si vous voyez mon fils, remettez-la lui en personne et dites-lui i II vous fant jouer de cette guitare pour conserver votre vie, mais gardez-vous de toucher du doigt la première corde, car, si vous la touchiez, vous attireriez cer-unnement le malheur. « La voisine prit donc la guitare et s'en alla.

En ce temps, le brahmane avait confié son fils Chau-Isi à un maître pour que celui-ci l'instruisit et le maître se mit donc à lui donner des enseignements. En un jour de vacances, Chou-lsi se rendit dans la montagne pour y recneillir du bois mort; il y rencontra la voisine qui lui demanda: « Comment vous portez-vous ces temps-ci? » Il répondit : « Je souffre constamment de la faim et de la fatigue. Mais que voulez-vous ? « Elle lui dit: « Votre mère pensen vous et ses larmes coulent sans cesse. Pourquoi n'allez-vous pas auprès d'eile ? — Ma mère », répliquat-il, a est une yakşi; qui pourrait demourer avec elle ? a La voisine reprit: « Si vous ne pouvez pas aller vers elle je vous donnersi maintenant de sa parl un objet qui conserve la vie; je ne saurais le donner à aucune autre personne. « Comme il répondait en l'invitant à le lui donner (1), elle lui remit la guitare en ajoutant cel avertissement : « Si vous jouez de cet instrument, vons conserverez votre vie; innis gardozvous de toucher du doigt la première corde, car si vous la touchiez, yous attireriez certainement sur yous le mal-

<sup>(</sup>i) La negation A qui se trouve dans le texte me parait inintelligible. Le jeune homme ne criuse pas la guitare , il l'accepte.

heur. = Il répondit: \* Fort bien. l'agirai suivant vos instructions. \*

Prenant donc la guitare, le jeune homme revint dans son école; il y trouva ses condisciples qui lui demandérent pourquoi il revenuit si tard. Il répondit : « l'ai vu une amie de ma mère qui m'a donné cette guitare. « Ses condisciples lui ayant demandé s'il savait en jouer, il répondit qu'il le pouvait, et tous alors l'inviterent à jouer en disant qu'ils l'écouteraient. Il se mit donc à jouer, mais en évitant de toucher la première corde. Les autres lui demandérent pourquoi îl ne touchait pas la première corde; il répondit : « Si on la touche, cela produira certainement quelque malheur. Les autres lui dirent : « Touchez-la seulement ; quel mal y aurait-il a cela ? « Il la toucha du doigt et aussitôt les jeunes gens, sans pouvoir s'en empécher, se levérent tous et dansérent.

Comme le jour était a son déclin, il se rendit auprès de son multre qui lui demanda pourquoi il vennit si tard; il raconta tout ce qui s'était passe. Son maître lui demanda s'il savait jouer de la guitare, et, sur sa reponse affirmative, l'invita à joner un air. Il jona donc, mais en évitant de toucher la première corde; Son maître lui ayant demandé pourquoi il ne la touchait pas du doigt, il repondit: « Si je la touche, je crains que quelque malheur ne se produise ». Le maître réplique : « Touchez-la sculement ; quel mal y aurait-il à cela? » Il la toucha donc en jouant. Aussitôt le maître et sa femme se levérent tous deux et se mirent à danser sans pouvoir s'en empécher ; les bâtiments où ils habitaient s'effondrerent entierement; les ustensiles de terre se brisérent tous sans qu'il en restat aucun. Le maltre, grandement irrite, saisit le jeune homme par le cou et le chassa hors du village.

Quand il eut été sinsi renvoyé, le jeune homme arra solitaire de lieu en lieu ; ce fut soulement en jouant de la guitare qu'il put conserver la vie. En ce temps, il y avait cinq cent marchands qui, s'étant approvisionnés de denrées, se disposaient à aller sur la grande mer. Ces gens delibérèrent entre eux : « Nous possédons des choses de toutes sortes ; mais nous n'avons pas de musiciens ; comment pourrions nous nous réceier ? lorsque nous serons en pleine mer, qui dissipera nos tristesses ? » Un homme leur répondit : « Chou-tsi, le fils du brahmane, sait jouer de la guitare. Il vous faut l'emmener avec vous ». Ils emmenérent donc Chou-tsi et se rendirent avec lui sur le bateau.

Quand ils furent en pleine mer, ces gens dirent a Chon-Isi: « Jouez de la guitare pour que nous nous réjouissions ensemble ». Il se mit à jouer mais sans tou-cher la première corde. Ces gens lui avant demandé pourquoi il ne la touchait pas, il répondit que, s'il la tou-chait, ce serait mal. Ils lui dirent: « Touchez-la seules ment: quel mal pent-il y avoir à cela? » Il la toucha donc en jouant. Aussitôt le batean bondit et se brisa immédiatement au milieu des flots; tous les marchands précipités dans l'eau périrent en même temps. Seul Chou-isi pût échapper; il trouve une planche et rencontra un vent favorable; par une cause céleste sa vie fut sauvée.

Alors, poussé par le souffle du vent, il aborda dans l'île de l'oiseau aux ailes d'or; il se trouva dans un jardin où il n'y avait aucun homme; il y vit seulement l'épouse du roi Fan-cheou (Brahmadatta), la femme qui avait nom Mino-jong. Il lui cansa et tous deux entretiurent des relations intimes; pendant le jour ils se voyaient; la nuit, ils se séparaient. Il lui demanda: « Où allez-vous chaque nuit? » La femme, qui le chérissuit profondément, lui raconta tout ce qui en était. Il lui répondit: « Sage personne, puisqu'il en est ainsi, pourquoi ne m'emmenez-vous pas avec vous à Po-lo-ni-sse. Vârânasi) ? « La femme lui dit qu'elle aimerait bien partir avec lui : « Quel est votre nom ? » lui demanda-t-elle. — « Mon nom est

Chou-isi. Et vous, comment vous nommez-vous? — Je m'appelle Miao-jong ».

Cette femme alors se mit à prendre avec elle de petites pierres en nombre graduellement de plus en plus grand jusqu'à ce que leur poids fût égal à celui d'un homme (1). Quand elle estima que le départ était possible, elle appela Chon-lsi; ensemble ils montérent sur l'oiseau aux alles d'or et se dirigérent vers P'o-lo-ni-sse, (Vàrânasi). La femme dit à son compagnon : « Il vous faut fermer les yeux; si vous les ouvriez, cela porterait dommage à votre vue. » Quand ils furent près d'arriver à la ville, Chon-lsi entendit le tumulte des hommes et pensa : « Il semble que nous arrivions. » Il ouvrit alors les yeux et jela ses regards au loin ; mais, à cause du vent produit par le vol très rapide de l'oiseau, ses deux yeux furent aussitôt frappés de cécité. Mino-jong l'installa dans le jardin et se rendit auprès du roi.

Plus tard, lorsque vint le printemps, que les fleurs magnifiques s'ouvraient toutes et que les oiseaux en foule chantaient amoureusement (2), le roi entra dans le jardin pour s'y promener et jouir du spactacle avec les femmes de son harem; la fille nommée Mino-jong se trouvait parmi elles. Chou-bi sentit sur celle-ci le parfum de la

<sup>1.</sup> Mon-jong projette d'emmener Chan-lai sur l'aiseau mix niles d'or à l'insu de colui-ci: pour y parvenir, elle communec par prendre avec ella des cailloux en quantité chaque jour plus grande, et, lorsqu'elle est strivée à emporter sinsi un polds de pierres right à celui d'un homme, elle substitue Chan-lai sux cuidioux: l'oiseau, qui s'est graduellement habitue à l'augmentation de pouds reçoit store sur son des les deux aminte sans s'apercerrair que Mon-jong n'est plus seule. — Dans le conté los (1-1, p. 277, un thome analogue à chait présente à sons : l'oiseau pèse quotidisementent la nille; il constate sinsi un feau jour qu'elle unignente de pouds ; il en conclut qu'elle est encente; il charche ajurs fammel, la découvre et le chasse — Dans les deux cas, il s'agil d'une augmentaillen de pouds qui, lans un cas, est canainté par l'eiseau et lui fait trouver l'amant, tandis que, dans l'autre cas, il est dissimule a l'oiseau qui emporte sans le savoir deux personnes, su lieu d'ame.

<sup>2.</sup> Le mot & paratt etre qu'untatine au caractère 👮

fleur « reméde qui chasse (les maladies) » et prononça

alors cette gatha;

La brise souffle sur la fleur « remède qui chasse (les maladies) »; — c'est un parfum reniment délicieux; — je crois être dans l'île de la mer, — un temps où je demeurais avec Miao jong.

En entendant cette gatha, le roi Fan-cheou (Brahmadatta) ordonna aux cuauques de chercher partout qui avait élevé la voix. On lui répondit : « C'est un homme souffrant des yeux qui a prononce ces paroles, » Le roi l'appela et lui demanda : « Est-ce vous qui avez chanté ? « Sur sa réponse affirmative, il ajouta : « Chantez-moi cela encore une fois pour que je l'entende. » Chou-tsi se dit : « Ne serait-ce pas que le roi a pris plaisir à entendre cette belle chanson ? je vais la lui chanter : peut-être m'accordera-t-il une récompense. » Il prononça donc de nouveau cette gathà :

La brise souffle sur la flour, « remêde qui chasse » (les maladies); — c'est un parfum vraument délicieux; — je crois être dans l'île de la mer, — un temps où je demeurais

quee Mino-jong.

Le roi lui demanda: « Cette île de la mer dont vous parlez, est-elle loin ou près d'ici? » Il répondit par cette

gatha:

L'endroit où habitait Mino-jang — est à cent gojanas d'ici : — au delà de la grande mer — se trouve l'île qui est vraiment délicieuse.

A l'oute de ces paroles, le roi réplique par cette gaths: Vous avez pa connaître par des récils où par des gens qui l'out vue — celle que f'aime; — si c'est bien la personne de Miau-jong dant rons avez joui), — vous devez m'en décrire les particularités.

L'aveugle répondit par cette gatha :

Entre ses reins se trouve le signe du svastika; - devant sa poilvine il y a un rond; - constamment elle tresse des fleurs appelées « remède qui chasse » (les maladies) — et elle les apporte au souverain des hommes.

En entendant ces paroles, le roi songea : « Cette femme est de mauvaise conduite; quoique je l'eusse placée dans une tle de la mer, elle a encore trouvé le moyen d'avoir des relations illicites. Elle ne peut plus me servir et il faut que je la donne à cet homme. » Rempli de colère dans son cœur, il prononça donc cette gàthà:

Miao-jong parée de tous ses joyanx, — remellez-la à cel aveugle; — il faut les renvoyer montés sur un une — et les chasser hors de la ville.

Tous deux furent donc chasses par le roi. L'avengle, emmenant avec lui sa Jemme, se reposait au hasard deslieux où il se trouvait; une fois, comme le jour était sur son déclin, il chercha asile dans un temple des devas qui était abandonné et qui se trouvait au milien d'un grand village; il comptait s'y installer pour quelque temps; or, pendant la muit, une bande de cinq cents brigands penetra dans ce village; les habitants s'en apercurent et les exterminérent; seul le chef des brigands s'enfuit dans le temple des devas dont il ferma la porte derrière lui, Les gens du village vincent et demandérent qui était dans le temple. L'aveugle répondit : « Je suis un étranger et je n'appartiens point à la bande des brigands. « Les gens Ini dirent : S'il y a (avec vous) quelque brigand, il fant que vous le fassiez sortir. « Alors le chef des brigands déclara à Miao-jong : « A quoi vous sert cet aveugle ? il importe de le faire sortir afin que vous et moi ayons la vie sauve. . Mino-jong y consentit et poussa dehors l'aveugle; en voyant celui-ci, les habitants du village lui conpèrent aussitöt la tôte.

Lorsque le jour fut revenu, le chef des brigands partit en emmenant Mino-jong avec lui. Ils arrivèrent sur le bord d'un fleuve où il n'y avait ni barque ni radeau, en sorte qu'ils ne pouvaient traverser. Le brigand dit à la femme: « Sage personne, puisque les caux du fleuve sont très hautes, nous n'avons aucun moyen de passer ensemble. Restez provisoirement ici et prenez un bain; tous les joyaux que vous possèdez, je les transporterai d'abord, et, après les avoir disposes sur l'autre rive, je reviendrai vous prendre. « La femme lui dit : « Comme il vous plaira »; elle ôta donc ses vêtements et tous ses joyaux et les donna au chef des brigands, puis elle entra dans l'eau et s'assit. Elle conçut alors cette pensee ; « Est-ce que cet homme ne va pas partir en emportant tout ce que je possède? » Elle lui cria de loin :

Le grand fleuve a maintenant des eaux fort hautes; mes joyaux, cous les avez pris; — voici la pensée que je conçois: — je crains maintenant que vous ne partiez en me

les dérobant.

Le chei des brigands, entendant ces paroles, répondit

de loin par cette gâthă:

Votre mari innocent, vous l'avez fait tuer; — qui pourrait croire que vous avez pour moi des sentiments d'affection ?.
— tous les joyaux que vous possédiez, je les emporte, — car je crains que, si vous en trouvez l'occasion, vous ne me fassiez à moi aussi du mal.

Ainsi le chef des brigands partit en abandonnant la

femme et en emportant tout ce qu'elle possédait.

Cette femme alors sortit toute nue du fleuve; elle entra dans un fourré d'herbes et s'y arrêta. Non loin de la était un vieux chacal qui tenait dans sa gueule un morceau de viande et qui allait le long du fleuve; en ce moment, un poisson bondit hors du fleuve et fet projeté sur le rivage; à cette vue, le chacal lácha la chair qu'il tenait dans sa gueule afin de prendre le poisson; mais le poisson rentra dans l'eau et le morceau de viande fut saisi par un oiseau de proje; le chacal perdit à la fois l'un et l'autre, et, l'oraille basse, il était contristé. Or, Mino-jong, du milieu du fourré d'herbes, avait vu de loin le chacal; elle lui dit cette gathà;

Le morcean de chair o été emporté par un oisean de proie; — le poisson est rentré dans le fleuve; — l'un et l'autre ont été tous deux perdus; — on voit qu'il est sans utilité de vous affliger;

En entendant cette gatha, le chacal regards de tous côtés sans voir personne; il prononça alors cette gatha:

Je ne suis point quelqu'un qui est joyenx et qui rit — et je ne me liere point non plus au chant ni à la danse; — quelle est la personne qui dans ce fourré d'herbes — se moque de moi par ses paroles?

Mino-jong, qui l'avait entendu, du milieu des herbes repondit au chacal : « Je suis Mino-jong. » A ces mots, le chacal irrité l'injuria, disant : « Yous qui étes un être criminel, comment se fait-il que vous n'ayez pas honte de vous-même et que vous veniez au contraire me railler. » Il lui répliqua par cette gatha :

Votre ancien époux est mort de mort violente; — votre nouveau mari est parti en emportant ce que vous possédiez; — ni d'un côté ni de l'autre vous n'avez de réfuye; quoique accablée de tristesse, vous chanlez dans les herbes.

Mino-jong, l'ayant entendo, répondit par cette gatha:

Maintenant je vais retourner dans ma première demeure;
— avec un cour fidèle je servirai un seul mari; — comme je crains d'être méprisée de ma famille, — je ne commettrai plus de folies.

Le chacul repondit par ces gathas [1 :

Si on pouvait faire que l'eau du Gange — couldt à rebours, on que le corbeau fut blanc, — ou que le Jambu produisit des 10-lo (tâla, fruit de palmier, — alors vous pouvriez rester fidèle à un seul homme.

Si le corbeau et le kibou - restnient ensemble perchés

<sup>(1)</sup> Des stances analogues à celles qu'en ca lire se trouvent dans le Kin hauung ming trouel cheag mang aing. [Trip., iv. 0, p. 47]; elles out été traduites par Stanialas Julies (Les Académia, L.n., p. 411-115).

sur le même arbre — et rivaient en bonne harmonie, — alors vous pourriez rester fidèle à un seul homme.

Si un pouvait faire que le serpent et la mangouste — se divertissent dans le même trau — et que tous deux eussent l'un pour l'autre des sentiments d'affection, — alors vous pourriez rester fidèle à un seul homme.

Si on pouvait, en se servant de poils de tortue, — tisser un rétement de merveilleuse qualité — qu'on mettrait pendant les temps proids, — alors vous pourriez rester fidèle

a un seul homme.

Si un pouvait, avec des pattes de monstique, — édifier des constructions à étages — d'une solidité inébranlable, alors vous pourriez vester fidèle à un seul homme.

Si an pouvoit, avec des liges de lolus, — construire un pont sur lequel la foule passerait — et que même les grands éléphants traverseraient, — ators vous pourrie: rester

fidèle à un seul homme.

Si un pouvait faire qu'au milieu de la mer, - du sein des eaux sortit une masse de feu - vers laquelle lous les hommes se tourneraient, - alors cous pourriez rester fidèle à un seul homme.

Apres que le chacal ent prononcé ces gathas, il dit à Mino-jong: « l'ai prononce pour le moment ces paroles moqueuses; mais je puis faire que comme auparavant, vous redeveniez la femme du roi; si je le fais, quelle récompense me donnerez-vous? » Elle répondit : « Ami, si vous pouvez me ramener dans mon ancienne position, je vous offrirai chaque jour de la viande à manger et je ferai en sorte que vous n'en manquerez jamais. « Le chacal lai dit : « Puisqu'il en est ainsi, suivez mon conseil : il vous faut entrer dans le fleuve Gange jusqu'à ce que l'ean atteigne votre gosier, puis, les mains jointes et tournées vers le soleil vous resterez la en invoquant le ciel. l'en informerai alors le roi. »

Le chacal partit donc et se rendit à l'endroit où le roi

donnait audience; il poussa un grand appel et tint ce langage: «Muo-jong est maintenant dans lesseuve Gange; elle
à purillé son cœur et résormé sa conduite; il vous faut
promptement l'appeler et la recueillir pour la faire rentrer
dans le harem. « Le roi avait autresois étudié le langage
des chacals; quand il eut entendu ce qui en était, il dit à
ses ministres : « Il vous faut maintenant aller au bord du
fleuve Gange; j'apprende que Miao-jong se livre en ce lieu
aux austérités, qu'elle a changé de sentiments et a
résormé ses actes; il faut donc me l'amener pour que je
la voic. »

Quand les ministres enrent découvert Mino-jong, ils la parerent de joyaux et de vêtements et l'amenerent au roi. Le roi eut plaisir a la voir : il lui rendit le titre de principale épouse qu'elle avait autrefois.

Mino-jong, chaque jour, offrait au chacal de bonne viande: mais, par la suite, elle cessa de le laire. Alors le chacal revint se poster dans un endroit proche du palais royal et il lui cria ces mots: « Mino-jong, si vons ne me donnez pas de bonne viande, je ferai en sorte que le roi vous batte sévérement tout comme il l'a fait autrefois. « En enlandant ces paroles, la femme fut saisio de peur et elle recommence à donner de la viande au chacal.

# EXTRACTS BE KEN PEN CHOUO YI TS'TE YEOU POU P'I NAI YE P'O SENG CHE (I)

Nº 375.

(Trip., XVII, 3, p. 42 r.)

Autrelois, dans un village demeorait un gros proprietaire: ilavait de nombreux troupeaux de moutons qu'il faisait pattre dans la campagne déserte; or, un jour, au concher du soleil, comme le berger s'en retournait promptement, il y eut dans le troupeau une vicille brehis affaiblie qui, ne pouvant aller aussi vite que ses compagnons, marchait seule en arrière. Soudain, sur le bord du chemin, elle rencontra un loup affamé. Elle dit au loup:

Oncle vénérable, vous vous promenez souvent solitaire; vous devez goûter abondamment les joies de la vetraite. — En demeurant tonjours dans la forêt, — comment purvenezvous à maintenir votre énergie?

Le loup répondit :

Vous avez constamment marché sur ma queue, - et vous

Ust carrage est la version chinoise du Samghabhedakavasta, Voyce Nanjio, Calalogue, nº 1123. Il a élé traduit par Videlay en l'année 716, de meme que les antres duvrages relatifs à la discipline des Mulasarvastivatins.

m'avez aussi sans cesse arraché des poils; — si votre bouche m'appelle » oncle vénérable », — v'est parce que vous désirez chercher quelque échappalaire.

La brebis répliqus :

Votre queus se retourne derrière votre dos, — et moi je suis venue en vous faisant face ; — pourquoi m'accusez-vous injustement — d'avoir constamment murché sur la queue de Votre Seigneurie?

Le loup reprit :

Les qualre continents, aussi bien que les mers et les lles, — tout cela est ma queue; — si vous ne les avez pas faulés aux pieds, — de quel endroit éles-vous donc venue?

La brebis répondit :

Lorsque j'étais avec mes parents et mes amis, — j'ai entendu dire que tont vela était votre queue (t); — aussi n'osaije point marcher sur la terre — et je sais venue à travers L'espace.

Le loup dit:

C'est, o brebis, votre chute du haut des airs — qui a causé une panique parmi les cerfs sauvages de la forêt et m'a privé de l'animat que je devais manger ce matin. — N'est-ce pas là la preuve claire que vous êtes coupable?

Alors, bien que la brebis proférat des appels lamentables et se répandit en paroles pitoyables, le loup, que ses actesantérieurs rendaient malfaisant, se refusa à la laisser partir; il lui coupa donc la tête et la dévora en mêmetemps que sa chair.

il) La brolos ne se permet pas de le contredire,

#### Nº 376.

## Trip., XVII, 3, p. M v.

(Le Bodhisattyn:, autrefois, dans la condition bovine était un grand taureau ; régulièrement au milieu de la nuit il se rendait dans un champ de haricots chez le roi de ce pays et y mangeait a son gré ; puis, quand le soleil mentait à l'horizon, il rentrait dans la ville et s'endormait tout naturellement. Or il y eut un ane qui vint aupres de ce beuf et lui tint ce langage ; « Oncle vénérable, pourquoi votre épiderme, votre peau, votre sang et votre chair sont-ils en si parfait état de santé ' Je n'ai jamais vu qu'on vous lâchat pour un moment en liberte. » Le bouf répondit: « Mon neveu, chaque puit, je sors pour aller manger les haricots du roi ; avant que l'aube ait paru, je reviens chez moi. » L'ane lui ayant demandé s'il pourrait le suivre et aller manger avec lui, le bœuf lui dit ; « Mon neveu, votre bouche brait fort et le son s'en entend au loin : il ne faut pas que, à cause de ce bruit, nous soyous faits prisonniers. » L'ane répliqua : » Uncle venerable, si je vais la-bas, je ne produirai pas le moindre son. «

Ils allerent donc ensemble dans le champ, où ils penetrèrent tous deux en brisant la cloture, et se mirent à manger la récolte du roi ; tant que l'ane ne fut pas russasié, il resta silencieux sans rien dire ; mais, quand son ventre fut plein, il dit : « Mon oncle, je vais chanter. « Le bouf lui repondit : « Retenez ce son encore un instant ; attendez que je sois sorti et alors je vous autoriserai, mon neveu, a faire entendre votre chant. « Ayant ainsi parle, il sortit du jardin au plus vite. L'ane, resté en arrière, se mit alors à braire. Aussitôt les gardiens des champs du roi se saisicent de lui et coururent dire à la foule : « Le champ de haricots appartenant au roi, c'est cet ane qui le dévorait entierement; il faut ne le relacher qu'après lui avoir infligé une honte cruelle. « Alors les gardiens coupèrent à l'ane ses deux oreilles; en même temps, ils prirent un mortier en bois qu'ils suspendirent à su gorge; en le battant doulourensement et en le fouettant jusqu'aux os, ils le chassèrent au dehors. Cet ane, couvert de honte, errait de-çà et de-là lorsque le bœuf, l'ayant vu, se rendit auprès de lui et prononca cette gathà:

Excellent chanteur, qui aimez bien chanter, — c'est par votre chant que vous vous étes affiré cela. — Quand on a vu que vous saviez chanter, — on vous a coupé les deux oreilles.

Comme vous n'avez pas pa imposer silence à votre bouche — et que vous n'avez pas suivi les conseils de votre excellent ami, — on ne vous a pas seulement compé les oreilles, — mais encore un pilon et un mortier sont suspendus à votre cou.

L'ane réplique par cette autre gathà :

Celui qui n'a plus de dents doit peu parler; — vieux bouf, ne tenez pas de longs discours; — allez sculement manger pendant la nuit; — mais, avant longtemps, vous serez chargé de liens.

#### Nº 377

### (Trip., XVII. 3, p. 44 v -45 r.)

Autrefois dans un village, demeurait un mattre de maison qui possédait un grand bouf dour de toutes les qualités. Or ce notable avait invité chez lui les cramanas et les brahmanes, les gens sans appui et sans ressources et les marchands qui étaient dans le dénuement : il avait disposé pour eux tous des offrandes, et après leur avoir fait des liberalités, il avait pris congé d'eux et les avait laisses partir. Le grand bouf doné de toutes les qualités alla se promener où il lui plaisait sans être retenu par ancun lien; se trouvant ainsi en liberté et vaguant à sa guise, a la recherche des eaux et des herbes, il se trouva engagé dans un marais et s'enfonça dans la vase sans pouvoir en sortir. Or, vers le coucher du soleil, le maître de maison, averti par quelqu'un, alla a la recherche de son bœuf; étant arrivé auprès de lui, il fit cette réflexion; a La vase est profonde et le boul est grand ; je ne puis à moi seul le retirer : j'attendrai jusqu'a demain matia pour venir, avec plusieurs autres personnes (1), le sauver. « Le bout lui dit alors; « Prenez une cordo munie d'un noud conlant (2), attachez la a ma corne et placez (le nœud coulant) devant moi : l'attendrai ainsi que vous veniez au matin ; si quelque loup (3) s'approche pour me faire violence, je me servirai de la corde a nœud coulant en agitant ma corne pour l'effrayer. « Cet homme donc lia une corde à sa corne et y fit a quelque distance un nœud coulant qu'il plaça a terre, puis il partit. Quand la nuit fut tombée, un loup arriva qui vit de loin le bouf et lui tint ce langage : a Quel est celui qui, en ce lieu, vole des racines de lotus? «Le basuf répondit : « Je me suis enfoncé dans la boue et ne puis en sortir; ce n'est point que j'aie eu un désir de voler pour m'emparer du bien d'autrai. » Entendant cette parole, le loup lui dit : « Cet excellent repas qui m'est destine, comment est-il venu de lui-même? » Il s'approcha

<sup>(</sup>I) An lien de F, Haez EL.

<sup>2.</sup> La rédoction du texte n'est pas claire, mais in suite du rééit montre bien ce dont il s'agh : le bond domande qu'ou attache à une de ses comes une corde manie d'un membreniant qui est passé à terre devant tut, plus tord, quand le loup aura santé sur son dos. Il lancera en l'air d'un comp de corme le mend coulant qui viendre « enrouler autour de la gerge du joue.

<sup>(3)</sup> L'edition de Carée écrit 版 猪 - un stige ou une normalis (!) \*
Le leçon 福 - loup - des antres éditions est préférable.

done du bœuf dans l'intention de le faire perir. Le bœuf dit au loup: « Il vous faut vous éloigner de moi si vous ne voulez pas que je vous traite mal; n'agissez pas en sorte que votre corps soit en butte à de cruelles souf-frances. « Le loup, quoique entendant cet avertissement, ne tint pas compte de ces paroles; il vint à côte du bœuf pour se saisir de lui. Alors Pou-li-cha-p'o (Vrşahha), voyant qu'il ne suivait pas son conseil. Ini dit cette gâthà:

Je ne suis point quelqu'un qui vote des racines de némuphar, — ni qui décabe des lotas; — si vous êtes animé du désir de me manger, — montet sur mon dos pour me dé-

pecer à partir de la.

Le loup réplique : « C'est maintenant justement le moment où je dois, a partir de l'arrière de votre dos, vous dévorer graduellement. « Il se jeta donc sur le dos du houf et baissa la guenle pour le manger. Le houf alors, avec sa corne, lança le noud coulant dont il entoura la gorge du loup, et aussitôt, agitant le lien, il fit tournoyer en l'air le corps du loup en lui disant cette gâthà :

Vous êtes un beau jeune homme. — qui, pour s'amuser, danse dans les airs A ; — exhiber vos lalents dans un village; — dans la rase campagne, il n'y a pas de donaleur.

Alors le loup répondit à son tour par cette gatha :

Je ne suis point quelqu'un qui danse — et je ne suis pur non plus un bean jeune homme; — Çakra, roi des devus, me lance une échelle 2) — pour que j'aille auprès du devu Brahma.

Le roi-bouf repliqua parcette gatha:

Ce n'est point en réalité Cakra, roi des devas, — qui vous lance son échelle pour que vous alliez auprès du deva Brahma. — Le nœud coulant de la corde serve étroitement votre cou — et votre vie en ce moment vu prendre fin.

(1) Comme un dans ur de corde.

<sup>2</sup> II veut faire croire que la corde au bunt de laquelle il se trouve est une échelle qui loi permaitre de manter au ché.

## Nº 378

## (Trip., XVII, 3, p. 45 v-46-r.)

Autrefois dans un village, vivait un habile mécanicien qui savait lort bien comprendre les machines. Demeurant dans ce village, il y prit pour femme la fille d'une famille bien considérée, analogue à la sienne; ce fut une union bien assortie à laquelle il trouva plaisir et contentement; en peu de temps, sa femme devint enceinte, et, au bout de huit ou neuf mois, elle mit au monde un fils; quand trois fois sopt jours se furent écoulés après la naissance de cet enfant, on célébra une fête pour lui donner un nom; on l'appela K'iao-jong (joli visage). On l'éleva comme il convient et petit à petit il devint grand. Avant qu'il fût longtemps, son père mourut.

Ce fils se rendit ensuite dans un outre village et à son tour il étudia l'art des machines auprès d'un mécanicien. Puis il alla dans une autre villé pour chercher de lieu en lieu à se marier; or un notable qui se trouvait avec sa fille devant sa porte, lui promit sa fille en mariage, mais en lui donnant cet avertissement; « A tel jour exactement, rendez-vous promptement à mon appel et je consentirui au mariage; mais, si vous n'arrivez pas à temps, ce ne sera pas ma faute (si le mariage n'a pas lieu).

K'ino-jong, étant revenu chez lui, alla dire au mécanicien: « Dans tel village il y a une fille qu'on m'a promise en mariage; le jour heureux est proche et le rendezvous est imminent; si je puis arriver à l'époque fixée, le père certainement ne manquera pas à sa parole; mais si je ne auis pas exact, il dit que ce ne sera pas sa faute si le mariage n'a pas lieu. « Le mécanicien lui répondit : » Puisqu'il en est ainsi, je me rendrai avec vous à ce rendez vous argent; un jour favorable et une époque heureuse sont assurément difficiles à rencontrer une seconde fois.

Il prit donc un paon fait en bois et monta dessus avec lui; la distance (à travers l'espace) ne fut plus longue pour eux et ils arriverent promptement au jour fixé; les gens de cet endroit regardèrent tous la machine) : ils virent qu'elle était supérieure à tout ce qu'on avait fait et en admirèrent l'ingéniosité. Lorsque le jeune homme eut donne les cadeaux de noces, il prit la fille et s'en retourna avec elle : (lui, sa femme et le mécanicien) montérent donc tous trois ensemble sur le paon; le mécanisme se mit en mouvement et soudain s'éleva dans les airs; avant qu'une durée de vingt-quatre heures se fût écoulée, ils se trouvèrent soudain de retour dans leur pays.

Après qu'ils furent arrivés, le mécanicien dit à la mère du jeune homme : « Cette machine, il vous faut la cacher ; si votre fils vous la demande, gardez-vous de la lui donner ; en effet, il serait capable de la faire partir, mais il ne saurait point encore comment la faire revenir ; ne permettez pas que votre fils coure au-devant des dangers. »

Par la suite, le jeune homme demanda à mainte reprise le paon à sa mère, en lui disant: « Je monterai sur cette machine en bois et je désire pour un instant faire quelques evolutions afin que la multitude des hommes soit pleine de déférence envers moi. » La mère lui répondit : « Votre maître m'a laissé autrefois cet avertissement : Quand votre fils demandera la machine, il ne faut pas qu'elle lui soit donnée ; il saurait monter dessus et partir, mais il ne serait pas capable de revenir ; ne permettez pas qu'ainsi il se mette en péril. « Le fils répliqua à sa mère : « Je connais également l'art de partir et celui de revenir ; mon mattre avait un caractère avare et c'est pourquoi il ne permettait pas que la machine me fût donnée. »

Le cœur des femmes est faible : se voyant a plusieurs

reprises implorée, la mère denna donc la machine a son fils; quand celui-ci l'out en sa possession, il déclancha le mécanisme et, montant droit en haut, se transporta jusqu'aux nues; la multitude s'exclama d'admiration, mais, quand son maître le vit, il dit en soupirant : « Maintenant que ce gaccon est parti, il ne reviembra plus. » En effet, quand le jeune homme tourna encore une fois le mécanisme, la machine alla de l'avant et ne revint pas : elle arriva au-dessus de la grande mer ; il y ent heaucoup de pluie at peu de heau temps ; toutes les cordes de manseuvre se pourrirent et se rompireut et la machine tomba en morcéaux comme la grêle dans la mer; ainsi périt le jeune homme. Un deva, voyant cela, prononça cette gâthà:

Celai qui élait entièrement animé de compussion arait donné des conseils profitables; — (le jeune hamme) n'a pas suivi ses avis et s'est laissé after à ses désirs; — sur la machine en bois, sans son mattre, il est monté et est parti; — mais en définitive it a vu sa personne noyée dans la grande mer.

N\* 379.

(Trip., XVII, 3, p. 51 r-52 r.)

Autrefois, dans un hourg, if y avait un notable qui prit pour femme la fille d'un autre notable son voisin : peu après, (l'épouse) se trouva enceinte et mit au monde un fils. Le mari dit alors à sa femme : « Maintenant que nous avons ce fils, il dépensera pour son entretien notre avoir, mais (plus tard) en revanche il pourra nous rembourser de nos frais : maintenant je vais prendre des marchandises de toutes sortes et me rendre sur mer pour faire le négoce. Vous, restez en arrière : veillez sur cet

enfant et occupez-vons bien des affaires de la maison. » Sa femme lui ayant répondu qu'elle observerait ses instructions, le notable alla en mer; mais un ouragan survint et son vaisseau se brisa; avec toutes ses marchandises il alla au fond de l'eau et ne revint plus.

Quand sa femme ent appris qu'il était mort, elle prit le deuil et fit les cérémonies propitiatoires; puis elle alla louer ses services; en même temps, tous ses parents la secourarent; elle put ainsi subvenir à l'entretien de son fils et l'amener graduellement jusqu'à l'àge l'homme.

Or, à côté de sa demeure il y avait un excellent tisserand qui, grace a son habileté dans ce métier, gagnait sa vie. La femme du notable défunt s'apercut de cela et lit cette réflexion : « Aller sur mer pour se livrer au négoce est une occupation qui ne vant pas celle du tisserand habile dans son metier; parmi ceux qui vont sur mer. nombreux sont ceux qui meurent et ne reviennent jamais. Cleux au contraire qui font du tissage peuvent toujours rester chez eux et trouvent constamment moven de preserver leur vie. . Elle fit encore cette réflexion : « Maintenant, je vais faire apprendre le tissage à mon fils. » Ayant conçu cette pensée, elle alla avec son fils chez le tisserand et hii dit : " O mon grand frère ainé, enseignez le tissage à votre neveu que voici. Le tisserand y ayant consenti, elle lui laissa son fils pour qu'il lui apprit le tissage. Ce tils chait intelligent; en peu de temps son instruction fut terminée; sans cesse, travaillant au même metier que le maître tisserand, il fabriquait avec lui de doubles tissus. Tous les benéfices qu'il faisait, il se proposait de les remettre à sa mère; cependant, ce qu'il gagnait et remettait (à sa mère) était insuffisant pour les besoins journaliers; au contraire, les gains du maître tisserand lui permettaient largement de satisfaire tous ses desirs, he neveu demanda donc à son oncle : « Mainte-

nant, ò mon onele, je me livre au même travail que vous; comment se fait-il que votre maison soit dans l'abondance, tandis que, chez nous, il n'y a jamais assez pour nos besnins? » L'oncle répondit à son neveu : « C'est parce que je pratique deux métiers, tandis que vous, vous n'en exercez qu'un seul. « Le neveu demanda alors à son oncle : · Quel est votre second métier? » L'autre lui répondit : « Pendant la quit, je me livre au vol. » Le neveu déclara : « Moi aussi je volerai avec vous. « L'oncle lui ayant replique qu'il ne savait pas voler, il affirma qu'il savait fort bien le faire. L'oncle fit alors cette reflexion; « Je vais d'abord le mettre à l'essai. » Avant fait cette reflexion; il le mena alors sur la place du marché. L'oncle acheta un lievra et il chargea son neven de l'accommoder en lui disant : « Je vais d'abord after me baigner; quand je reviendrai, je mangerai. " Comme l'oncle n'était pas encore revenu lorsque le lièvre out été accommodé, le neveu en mangea une patte. Au retour du bain, l'oncle demanda si le lievre etait accommodé, et sur la réponse affirmative de son neveu, il lui dit : « Puisque le lièvre est hien accommodé, apportex-le moi pour que je le voie. » Le neveu, tenant le lièvre à bout de bras, le fit passer sous les yeux de son oncle; celui-ci, voyant qu'il manquait une patte au lievre, demanda à son neveu on se trouvait la quatrième patte. Le neveu repondit : Ce lievre n'a jamais eu que trois pattes; comment pouvez-vous me réclamer la quatrième patte? L'oncle se dit alors: « Je suis depuis longtemps un voleue; mais maintenant ce neven est un grand voleur qui m'est bien supérieur. » Ayant donc pris le lièvre, ils entrèrent ensemble chez un marchand de vin. L'oncle, s'étant assis, invita son neveu à s'asseoir avec lui ; puis, quand ils euvent hu, il lui ordonna de calculer le prix du viu. Le neveu répliqua : · Quand un homme a bu du vin. c'est à lui à faire le calcul! pour moi, puisque je n'ai rien bu, en quoi ce calcul me concerne-t-il? O mon oncle, maintenant c'est vous qui

avez bu, c'est à vous a faire vous-même le calcul. » L'oncle se dit : « Je suis depuis longtemps un voleur : mais maintenant ce neveu est un grand voleur qui m'est bien superieur; si je me l'associe, il sera capable lui aussi de voler. »

Alors donc, emmenant avec lui son neveu au milieu de la muit, il alla percer le mur d'une maison étrangère avec l'intention d'y voler des richesses. Quand le trou eut été perce, l'oncle se disposa à y entrer la tête la première, mais son neveu lui dit : » Mon oncle, vous n'avez pas l'expérience des méthodes des voleurs : comment se fait-il que vous vouliez entrer dans le trou la tête la première? cela n'est pas bon et il faut entrer dans le trou les pieds les premiers; en effet, si vous entrez la tête la première et que ceux qui sont de l'autre côté vous coupent la tête, on saura qui vous étiez et le châtiment s'étendra à votre parenté tout entière ; il faut maintenant que vons entriez les pieds les premiera, « Sur ce conseil, l'oncle entra les pieds les premiers. Or, le possesseur des richesses s'étant aperçu de ce qui se passait, se mità crier: « Au voleur! » Asa voix, tous les gens qui étaient à l'intérieur de la maison saisirent dans le trou les pieds du voleur ; le neven, de l'extérieur, s'efforca de retirer son oncle, mais, ses forces ne pouvant résister, il craignit que le malheur ne l'atteignit lui-même; coupant donc la tôte de son oncle, il se sauva en l'emportunt.

Les ministres firent à ce sujet un rapport au roi qui leur dit : « Celui qui a coupe la tête et qui est parti, c'était le plus grand voleur. Il vous faut prendre le cadavre du premier voleur et le déposer dans un carre-four; vous exercerez une surveillance secrète, et si un homme vient en se lamentant pour emporter le cadavre, c'est lui qui sera l'autre voleur. Saisissez-le aussitôt. Les ministres, obeissant à cet ordre, prirent donc le cadavre et firent comme avait dit le roi. L'autre voleur, le

neven, fit alors cette reflexion : « Il ne faut pas maintenant que j'aille tout droit prendre dans mes bras le cadavre de mon oncle, car il serait a craindre qu'on ne me reconnût. Il faut que je feigne la folie dans tous les carrefours: j'embrasserai tantôt des hommes ou des femmes, tantot des urbres ou des pierres, tantôt des hornfs ou des chevaux, tantôt des porcs ou des chiens; » Ayant eu cette pensee il se mit a agir en conséquence. Les gens d'alors, le voyant de lieu en heu embrasser des êtres divers, le tinrent tous pour low. Alors, ce voleur, le neveu, prit dans ses bras son oncle et, après s'être affligé et avoir pleure, il s'en alla, Les ministres firent un rapport au roi, disant qu'ils avaient bien garde le cadavre, que seul un fou l'avait pris dans ses bras, et, après s'être lamenté. etait parti, mais que personne d'autre ne s'était présenté. Le roi leur dit : « C'étuit ce rusé voleur : pourquoi ne l'avez-vous pas arrêté ? Maintenant, il faut qu'on le pronne. .

Le voleur conçut alors cette pensée: « Comment maintenant me dispenserais-je de faire les funérailles de mon oncle? Il faut que je fasse ses funérailles, » Il se déguisa alors en conducteur de char, et, avec une pleine charge de fagots, il arriva promptement auprès du cadavre; il délia les traits du boul et mit le feu au char puis s'enfuit; aussitôt le feu des fagots du char consuma complètement le cadavre. Les gens qui gardaient le corps rapportèrent au roi que le cadavre du voleur avait été entierement brûlé. Le roi leur ayaut demandé qui avait brûlé le cadavre du voleur, ils lui exposèrent ce que nous venons de raconter; le roi leur dit : « Il vous faut savoir que ce charretier n'était autre que ce rusé voleur. Pourquoi ne l'avez-vous pas arrêté? Maintenant, il faut qu'on le prenne. »

Or, le voieur conçut encore la pensée suivante : « Il faut maintenant que, à l'endroit où ont été faites les funérailles de mon oncle, je dépose des sacrifices. » Ayant eu cette pensée, il se déguisa donc en un brahmacarin à la conduite pure et se mit à parcourir la capitale du royaume en mendiant sa nourriture ; puis, prenant cette nourriture, il la plaça en cinq audroits sur le lieu où le cadavre avait été brûlé et sacrifia secrétement a son oncle ; après quoi, il s'en alla. Les gens qui gardaient le cadavre rapportérent cela au roi ; le roi dit : « C'était ce ruse voleur. Pourquoi ne l'avez-vous pas arrêté? Vous avez fort mal agi. »

Le voleur ent encore cette pensée: « Il faut maintenant que je prenne les os de mon oncle et que je les jette
dans le fleuve K'iang-k'ia (Gange). « Ayant en cette pensée,
il se déguisa en un hérétique voué aux crânes kapălika);
il se rendit à l'endroit où étaient les ossements : il remuillit les cendres et s'en enduisit le corps: îl prit les ossements calcinés, les mit dans le crâne et les jeta dans le
Gange; après quoi, il s'en allà. Les gens qui gardaient le
cadavre rapportèrent au roi ce qui s'était passé; le roi
leur dit : « C'était ce rusé voleur. Pourquoi ne l'avez vous
pas arrêté à Vous avez fort mal agi. Gessez maintenant de
vous occuper de lui ; c'est moi qui le prendrai. «

Alors le roi monta sur une barque et, accompagne de son cortège par devant et par decrière, vogua sur les eaux du Gange; il avait dispose des gardes sur les rives du fleuve pour arrêter [le voleur]. Le roi avait une fille qui était belle, en sorte que tous les hommes avaient plaisir a la voir; elle aussi voguait et se divertissait sur les caux du fleuve; le roi lui ordonna de s'éloigner à quelque distance en lui donnant cet avertissement. « Si un homme veut se saisir de vous, poussez de grands cris. « Il ordonna d'autre part ceci aux gens postés sur les rives ; « Si ma fille crie, rendez-vous aussitôt nupres d'elle, et, si vous apercevez un homme, arrêtez-le immediatement. »

Alors ce rusé voleur pensa: « Maintenant le roi et su fille se promenent pour se divertir sur le fleuve : il faut que je me livre à la joie avec cette fille. « Ayant fait cette reflexion, il se plaça en amont et lacha une marmite deterre qui descendit en suivant le courant. Quand les gens. qui étaient sur le rivage la virent, ils penserent que c'était le voleur, et, saisissant des bâtons, ils frappèrent sur la marmite de terre qui se brisa et alors ils reconnurent que ce n'était point le voleur ; il en lut de même une seconde fois, pais une troisième fois; quand cela se fut répété plus de dix fois, les gens qui étaient sur le rivage, ayant vu souvent ces marmites de terre, les négligérent et ne les frappèrent plus. Alors ce ruse voleur pluça une marmite sur so tête et se mit à descendre en suivant le courant ; il arriva à l'endroit où était la fille du roi, monta dans son bateau, et, tenunt en main un couteau acéré, il lui dit : " Ne criez pas: si vous criez, je vous tuerai. " La princesse, saisir de peur, n'esa pas crier; il s'unit donc à elle pour se rejouir ; apres quoi, il s'en alla. Dés que la fille vit que le voleur était parti, elle se mit à pousser de grands cris et à se lamenter en disant: « Ce voleur m'a possedee par violence et maintenant il est parti; « Les gardes qui étaient sur la rive répondirent à la fille du rol : « Au moment on vous vous livriez à la volupté, vous vous étes réjouie en silence; maintenant que le voleur est parti, vous vous mettez à pleurer. Ou irons-nous maintenant chercher le voleur? » Les gens qui étaient sur la rive racontèrent au roi ce qui s'était passe; le roi leur dit : - Comment se fait-il que vous n'ayez pas mieux monte la garde et que vons avez laisse arriver une telle chosa?

Or, cetto fille du roi, après qu'elle se fut unie avec le voleur, devint enceinte; quand les dix mois furent revolus, elle enfanta un fils. Ce rusé voleur, apprenant que la fille du roi avait enfanté un fils, conçut cette pensee: « Maintenant il faut que je fasse quelquos réjonissances pour mon fils. « Il se transforma donc en un serviteur du palais et, sortant de chez le roi, il dit a la foule : « Le roi promulgue l'ordonnance que voici : Puisque ma fille a enfante

un fils, vous tous, gens du royaume, livrez-vous à la joie comme il vous plaira pendant cette nuit; volez-vous les uns aux autres des vétements ou des richesses et agissez à votre fantaisie. - A l'annonce de ces paroles, les ministres et les gens du peuple se laissèrent aller à la joie ; le tumulte qu'ils faisaient fut entendu du roi qui demanda à la foule: . Vous tous, gens du royaume, pourquol étes vous si bruvants ? » On hii repondit : « Nons avons auparavant recu un ordre de Votre Majeste nous prescrivant d'agir ainsi. . En enteadant cela, le roi reconnut qu'il y avait là encore quelque tour de ce rusé voleur; il fit alors cette réflexion : « Si je ne parvions pas a m'emparer de ce rusé voleur, je rénoncerai à la royanté. « Il ent donc recours a l'artifice survant : il fit construire une grande salle ; quand cette salle fut terminée, l'enfant etait déjà àgé de cinq ans. Le roi ordonna à ses ministres de publier au son du tambour une ordonnance pour appeler à se rendre dans la salle tons les gens du royaume qui avaient des tils; si quelqu'un d'entre eux ne venzit pas, il serait avrêté et mis à mort. Les habitants du pays entrérent donc tons dans la salle ; parmi eux se trouvait aussi ce ruse voleur. Alors le roi prit une couronne de fleurs qu'il remit au lils du volenr en lui disant : « Allez dans cette foule en tenant à la main cette couronne, et, quand vous verrez votre pere, donnez-la lui. " D'autre part, il avait ordonné à des gens apostés de suivre l'enfant et de so saisir anssitôt de l'homme a qui il donnerait la couronne. Or cet enfant, tenant en main la conronne, entra dans la foule, et, grace à la puissance du karman, il reconnut effectivement son père et lui donna la conconne, Aussitôt les gens apostés se saisirent du ruse voleur et l'amenèrent au roi.

Le roi rassemble tous ses ministres et délibére avec eux sur cette affaire. La question étant de savoir quelle sentence il convensit de porter contre un tel criminel, la répouse fut qu'il fallait le tuer. Mais le roi fit cette réflexion: « Cet homme est un sage volour ; pourquoi le lerait-on périr? » Il dit donc à ses ministres: « Cet homme est un brave et il est en même temps doué d'intelligence. » Il le maria à sa fille en la lui accordant pour épouse et, en outre, il lui donna la moitié de son royaume.

Le Buddha dit aux bhikṣus: « Celui qui, en ce temps, était le ruse voleur, c'est moi-même; celui qui alors était l'enfant, c'est *Lo-hon-lo* (Râhula). «

#### N=380.

(Trip., XVII, 5, p. 53 v.)

Autrefois, dans la ville de P'o-lo-ni-sseu (Varanasi), il v avait un roi nommé Fan-cheou (Brahmadatta). Un jour, il sortit pour aller chasser et mit à mort des multitudes d'êtres vivants. En marchant, il arriva dans une vallée de la montagne; il apercut un Kin-na-lo (Kinnara) qui était couché endormi ; auprès se tenait son épouse qui veillait sur lui. Le roi banda aussitôt son arc et tira sur le Kinnara qui, atteint dans un point vital, mourut des la première flèche. Le roi s'empara de la femme du Kinnara et voulut la prendre pour épouse ; mais elle demanda au roi : « Je desire seulement, à grand roi, que vous me permettiez de faire les funérailles de mon mari ; après quoi, je vous suivrai. » Le roi songea alors : « Comment pourrait-elle s'enfuir ! je vais regarder comment elle accomplira ces cérémonies. « Ayant fait cette reflexion, il la laissa libre d'agir. Alors la femme du Kinnara entassa du bois de chauffage et y mit le feu des quatre côtés ; pleine du souvenir de son mari, elle ne tenait plus à la vie ; elle se jeta donc dans le fou, et le mari et la femme furent

brûlés ensemble. Un deva prononça du haut des airs cette cathà :

(Ce rol) voulait chercher (un avantage) dans cette affaire; — mais, an contraire, il rencontra encore un autre (malheur) (1); — il espérait d'abord (posséder) la déesse à la voixmétodieuse, — mais le mari et la femme périrent tous deux.

#### Nº 381.

## (Trip., XVII. 2, p. 67 v\*-68 v\*.)

Autrefois, dans la ville de P'o-to-ni-ssen (Vàrànasi), il y avait un roi dont la description est semblable à celle qui a été donnée précédemment ; or l'épouse de ce roi mit au monde un fils de roi ; le visage de cet enfant était régulier et majestueux; son teint était rose et blanc; sa figure était parfaitement circulaire comme le dessus d'un parasol; ses mains et ses bras pendaient comme la trompe d'un éléphant; ses deux sourcils se réunissaient; son front était large ; son nez était droit ; les articulations de ses membres étaient toutes d'une rondeur absolue. Au moment où il naquit, toutes sortes de phénomènes de hon augure se produisirent. Vingt et un jours après sa naissance, ses parents se réunirent pour célébrer une fête ; les ministres se dirent alors les uns aux autres : « Quand ce fils de roi est né, des centaines et des milliers de phénomenes de bon augure ont appara. « A cause de cela ils lui donnérent le nom de Chan-hing (excellenteaction., Le developpement au sujet de l'enfance du prince) a été donne plus haut.

<sup>(</sup>Il Le con Regionatatta voulnit pesiter de la mort de kinnara pour éponser de force la femme de relui-el ; male su contraire il provoque le suitide de sa captive.

L'enfant grandit peu à peu; or ce Chan-hing avait un naturel très compatissant ; il concevait des sentiments de pitie pour tous les êtres vivants et il se plaisait constamment à faire des libéralités ; il faisait la charite aux gramans, aux brahmanes et à tous les pauvres voyageurs venus de loin. Cependant le roi son père dit à Chan-hing ; « Dorénavant, il ne faut plus que vous pratiquiez ainsi sans cesse la charité ; les richesses accumulées dans le trésor du royanme n'y suffiraient point. » Sur ces entrefaites l'épouse du roi donna encore le jour a un tils ; à la naissance de cet enfant, appararent simultanément toutes sortes de calamites et d'évenements de mauvais augure. Aussi, quand on lui choisit un nom l'appella-t-on Ngo-hing mauvaise-action). Cet enfant à son tour devint grand.

Le l'inddha dit aux bhiksus; dans ce monde, c'est une loi constante que, lorsque quelqu'un pratique la liberalité, tous les hommes l'aiment et su renommée se répaul au loin. Le roi d'un autre royaume apprit que Chanhing se plaisait à faire la charite; il désire anssitot hi donner sa fille pour l'emme. Il remit donc des joyaux, des chars et des serviteurs en grand nombre à un ambassadeur qu'il charges de porter une lettre au roi du royaume de P'o-lo-ni-sseu Vàranzst pour l'informer de ses intentions; celui-ci, en étant informé, fut très joyeux et consentit au mariage. Chan-hing vint alors dire au roi son père : « Je ne veux pas dépenser les richesses de votre trèsor. Je vais aller en mer pour chercher moi-même des joyaux. Quand j'en aurai trouvé, je me marierai. « Le roi y consentit.

Ayant obtenu cet assentiment, Chan-hing prepara avec joie ses hagages, se munit de provisions de bouche et se disposa à partir. Ce que voyant, Ngo-hing fit cette reflexion: « Maintenant mon frère siné est nimé et respecté de tous les hommes des royaumes etrangers. Quand il sera allé en mer et qu'il aura recneilli des joyaux, des qu'il aura pu

revenir, le roi notre père, les grands ministres et tous les lubitants du royanme concevront pour lui un respect plus grand encore; notre père certainement le désignera par brevet comme le (futur) souverain et moi je n'aurai aucune part du royanme. Il faut donc que je trouve quelque moyen d'affer en mer avec lui; j'attendrai l'occasion de le faire perir et je pourrai seul revenir; joyenx ou nou, mon père me nommera alors par brevet prince héritier. « Après avoir en cette pensée, il se rendit auprès de sou père et lui dit : « Je desire, à la suite de mon frère ainé, aller en mer pour chercher des joyaux: « Le roi cousentit à sa demande ; Nyo-hiny, tout joyeux, prépara lui aussi ses bagages.

Or Chan-bing alla par la ville, Irappant du tambour et agitant une cloche, pour annoncer à tous : Je me propose d'allar en mer; que cenx qui sont disposes à me suivre se munissent de provisions de bouche, préparent leurs bagages et partent avec moi. Je serai le chef des marchands et je pourrai les proteger contre tous les dangers sur l'eau et sur terre ferme; je pourrai les proteger entièrement, en sorte qu'ils n'aient rien à craindre, et d'ailleurs (le n'auront aucun droit à payer, « Quand il ent ainsi parle, il se trouve cinq ceuts hommes qui vinrent aupres du prince heritier et lui dirent qu'ils demandaient à le suivre.

On choisit donc un jour favorable et ils partirent tous ensemble. La description détaillée de ce départ est somblable à celle qui a été donnée plus baut. Quand ils furent urrivés en mer, le frère aine dit à son frère cadet : « Si, au milieu de la mer, le bateau vient à subir quelque malheur et à se briser, cramponnez-vous à moi et n'ayez aucune craînte. » Nyo-hing repondit qu'il obéirait aux instructions de son frère aine. Le bateau ent un vent favorable et arriva à l'endroît des joyaux. Les matelots dirent alors au prince héritier et à tous les marchands :

Vous aviez autrefois entendu parler de l'île aux joyaux; c'est cet endroit même; il s'y trouve toutes sortes de joyaux que vous pourrez recueillir comme il vous plairs. A ces paroles, les marchands sauterent de joie, puis ils descendirent du bateau et recueillirent toutes sortes de joyaux; ils en remplicent le vaisseau comme si c'eût été du chauvre ou du ble. Le prince héritier Chan-hing prit des perles qui font se réaliser les désirs et les attacha à ses reins.

Quand on fut revenu dans le bateau, on prit le chemin du retour pour atteindre la give d'où on était parti. Mais II arrivaque le poisson mo-kie (makara) frappa et brisa le bateau. Ngo-hing se cramponna afors à son frère ainé : les gens du bateau et les joyaux disparurent tous au fund des eaux. Soul, Ngo-hing, grace à la force merveilleuse de son frere aine, put atteindre la rive d'ou ils étaient partis Quand Chan-hing fut sorti de la mer, il se trouva épuise par les grands efforts qu'il avait faits et s'ondormit. Ngo-hing épiait son frore ainé : quand il apercut les perles précieuses qu'il avait autour de ses reins, il fit cette réflexion : « Mon frère aine a trouvé de belles perles et moi j'ai perdu tout ce que j'avais acquis; je vais maintenant crever les veux de mon frère ainé pour le rendre avengle; je prendrai ses porles et je reviendrai seul . Il commenca done par lui déroher ses jovaux, puis, avec une épine acèrée, il creva les yeux de son frère ainé et l'aveugla. Il l'abandonna alors et partit.

Chan-hing, qui n'avait plus d'yeux, ne savait plus où était le chemin du retour. Quelque temps après, un gardien de bouts le vit et lui demanda d'où il venait. L'aveugle lui raconta tout ce que nous avons exposé plus haut. Quand le gardien de bouts en fut informe, il conçut de la compassion et le ramena dans sa maison.

Chan-hing était de nature un excellent joneur de luth : tandis qu'il était dans la maison de cet homme, il se mit à joner parfois du luth. La temme du gardien de boufs conçut alors de l'amour pour lui; elle se sentit animée de désirs impurs et dit à l'avengle : « Commettez avec moi une action accrète. » L'avengle se boucha aussitôt les oreilles avec ses deux mains et dit : « Ne pronoucez pas une telle parole, car je ne veux pas l'entendre. Vous êtes ma sour cadette; comment pouvez-vous parler ainsi ! »

Le Buddha dit aux bhikşus: Dans le monde, c'est une règle constante que tout êtra doué de sentiment, lorsqu'il est anime par la passion sensuelle, conçoit de la haîne si on ne consent pas à ce qu'il désire. Cette femme done, voyant que l'aveugle n'accédait pas à sa demande, en conçut de la haîne contre lui; elle résolut de le calomnier et dit a son mari: « Cet homme prive d'yeux a voulume souiller; pourquoi nourrissez-vous cet homme pervers dans votre maison? »

Le Buddha dit derechei aux bhiksus: Dans le monde, c'est une règle constante que tout être doué de sentiment. lorsque sa femme est outragée par autrni, en conçoit de l'irritation; de toutes les sortes de colères, celle-là est la plus forte. Pour cette raison donc, le gardien de bœuis, quand il ent entendu les paroles de sa femme, en conçut une vehemente indignation contre l'avengle: il fit sette réflexion « Cet homme est grandement coupable : mais, puisqu'il est maintenant privé d'yeux, il a déjà reçu sa punition; il ne faut pas le faire périr; je me bornerai à le chasser hors de chez moi. « En conséquence; il le chassa donc hors de sa demeure.

Cet homme privé des yeux partit en emportant son luth dans ses bras; il parcourait les villes en mendiant pour obtenir de quoi vivre. Par la suite, le roi son père étant venu à mourir, son frère cadet Ngo-hing lui succèda sur le trône. Cependant l'homme privé de ses yeux avançait graduellement en mendiant et il arriva dans la capitale du royaume où se trouvait (celle qui aurait du être) sa

femme. Cette femme était devenue plus âgée et les princes des divers royaumes la demandaient en mariage à l'envi. Le roi, pere de la fille, dit à celle-ci ; « Auparavant, lorsque je vous ni donnée en mariage, le prince Chan-hing est alle en mer, mais son bateau s'est perdu et lui-même est mort; maintenant, d'autres princes sont venus à l'envi demander votre main; si je ne vons marie pas à l'un d'eux, je crains que les princes n'en conçoivent de l'irritation. C'est pourquoi maintenant, je serai squitable à votre egard et yous laisserai agir suivant votre cœur. . Sa fille lui répondit : « O roi mon pere, je désire seulement que, sur votre ordre, les gens du royaume ornent et nettoient la ville, qu'on rassemble les hommes des autres royagmes, et alors que je puisse faire moi-même mon choix, « Le roi consentit à la demande de sa fille ; il promulgua donc cet ordre a l'interieur de son territoire et dans les divers royaumes étrangers : « l'ai une fille que je désire marier ; je rassemblerai les hommes de tous les: pays pour qu'elle choisisse elle-même celui qui deviembra mon gendre. .

Aussitét donc on orna et on para les murailles et les fosses de la ville de manière qu'elle fut comme un pare de plaisance; puis on fit cette amonce au son du tambour : « Maintenant, parmi tous les hommes qui sont dans la ville et parmi tous ceux qui sont venus de loin desquatre cûtes de l'espace, ma fille cherchera un mari et le choisira à son gre. Vous tous donc, faites-vous aussi beaux

que vous le pourrez et venez à cette réunion. »

Le lendemain, dès le point du jour, on para la fille du roi qui sortit accompagnée de toutes les helles filles; elles étaient semblables aux mervoilleuses devis qui, dans le jardin des délices, habitent la forêt aux fleurs élégantes. La fille du roi passa alors successivement en revue la multitude des hommes qui étaient dans la ville et qui se comptaient par centaines, par milliers et par

myriades, pour se chercher un mari. En ce moment, Chan-hing était debout à l'écart et restait là en jouant du luth ; par la force des actions antérieures qui dominent les étres donés de sentiments, et par une conjunction des causes, Chon-hing et la fille du roi se rencontrérent. Quand la fille du roi l'entendit jouer, son cour conçut des sentiments d'affection et d'admiration; elle jets donc de loin sur lui une couronne de fleurs en disant : « Cet homme sera mon époux et mon maître. « Alors les gens de la foule furent attristes et collangerent des paroles de blame. disant: a Maintenant, dans cette multitude, il y avait plusieurs hommes de noble famille, des princes et des hants dignitaires de divers pays, pleins de noblesse et de superiorité, dans la fleur de l'age et dignes d'être aimes ; dans cette ville même, il y avait des jeunes gens d'une beaute merveilleuse : pourquoi la princessa les a-t-elle rejetés pour choisir un avengle dont elle fait son mari et son maitre?

Quand le ministre intime du roi cut vu ce qui s'était passé, son cour en fut pénétré de chagrin et il vint aussitot informur le roi, disant: « O roi, le mari que vous avez permis a votre fille de choisir à son gre est trouvé. » · Qui est-il ' · demanda le roi. · C'est un avengle », répondit le ministre. A cette nouvelle, le roi saisi de tristesse, fit appeler sa fille et lui demanda: " Mon enfant, quelle idée avez-vous oue? Dans cette ville, il y avait on grand nombre des hommes sages, ministres et grands diguitaires, pleius de noblesse et de supériorite; il y avait sussi plus d'un bomme vonu de contrees tointaines dans les quatre directions de l'espace. Pourquoi ne vous ont-ils pas plu et avez-vous choisi un avengle? » La fille répondit a son père : « C'est lui que j'aime. - S'il en est ainsi, reprit le roi, allez donc le rejoindre; pourquoi restez-vous ici? -

La princesse se rendit donc auprès de l'avengle et lui

dit; « Yous êtes mon mari. » Il ha répondit; «Ne serait-ce pas que vous avez ou cette pensée contraire à la sagesse : Je pourrai avoir des rapports avec d'autres hommes (1)? - Je n'ai point en le désir de tenir une telle conduite, » répliqua la princesse. « Comment pourrais je savoir que vous dites vrai ? « demanda l'aveugle. La princesse alors, avec une absolue sincérité, prononça cette parole véridique: « Voici la preuve que je dis vrai : l'ai eu le sentiment que le prince Chen-hing était là où vous vous trouviez ; j'en ai éprouvé de la joie et de l'amour ; je n'ai point en d'autre disposition d'esprit. S'il en est réellement ainsi, puisse un de vos yeux redevenir comme il était aupuravant. » A l'instant où la jeune fille prononça cette parole veridique. l'avengle recouvra la vue d'un de ses yeux ; il dit alors : « O sage lille, je suis Chan-hing ; c'est mon frere cadet Ngo-hing qui a commis une manvaise action envers moi. - Comment pourrai-je savoir, demanda la princesse, que vous êtes réellement Chan-hing? » Il prononça aussitôt cetto parole véridique: « Au moment où Ngo-hing m'a perce les yeux, je n'ai pas conçu à son égard la moindre haine; si cette parole est vraie, puisse mon autre wil redevenir comme auparavant. . Quand il cut prononce cette parole véridique, ses deux yeux se retrouvérent clairvoyants.

La princesse emmena alors avec elle Chan-hing auprès du roi son père et dit à celui-ci : « Voici mon mari, » Comme le roi ne pouvait la croire, elle lui raconta tout ce qui s'était passe auparavant. Le roi, émerveille, ordonna aussitôt de célébrer une cérémonie magnifique. Quand le mariage fut accompli, il fournit à Chun-hing heaucoup de soldats el des chevaux pour qu'il pût retourner dans sa rilie et en chasser Ngo-hing; puis Chan-hing fut officiel-

<sup>1.</sup> Il sonpçanne la princesse d'avoir voula épouser un recogle alla que l'infirmité de son mozi lui perinti de se livrer impunément à la débanche avec d'autres hommes.

lement mis sur le trône comme successeur du roi son père.

#### Nº 382

(Trip., XVII, 3, p. 75 v.)

Autrefois il y avait, dans la ville de P'o-lo-ni-ssen (Varitnusi, Bénarés), un roi nommé Fan-cheon (Brahmadatta). Son peuple etait tranquille, heureux et prospère. Or, dans cette ville il y avait les deux chiens du roi, l'un noir et l'autre blanc, qui dévorèrent la selle, la bride, les courroies et les cordes du harnachement servant au cheval du roi). A quelque temps de là, le roi voulut aller au combat et il ordonna à ses ministres de préparer vite son équipement. Ses ministres virent alors que le harnachement avait été rongé par des chiens et ne pouvait plus servir. Ils en informèrent le roi qui en conçut de l'irritation et ordonna de faire perir tous les chiens. Tous les chiens de la ville se trouvant exposés à la mort, s'entuirent donc et sortirent du royaume. Sur ces entrefaites, un chien d'un autre pays vint du dehors, et, voyant ces chiens qui s'enfuyaient saisis de terreur, il leur demanda pourquoi ils agissaient ainsi. Les chiens de la ville l'ayant informe de ce qui s'était passé, il reprit : « Pourquoi ne dites-vous pre cela au grand roi? " Les chiens de la ville repliquerent: " Qui osernit parler au roi? " Le chien étranger leur dit : « Hestez ici : cette nuit même j'irai informer le rei. » Il se rendit donc chez le roi, et s'avançant avec une démarche correcte, il prononça cette gatha:

Grand roi, dans voire palaus, cous arez deux chiens, — L'un blanc et l'autre noir, lous deux beaux et forts; — r'est eux, et non pas nous, qu'it faut mettre à mort, — cur, tuer ceux qui ne doirent pas être tués est contraire à la vaison:

Après avoir entendu cette gatha, le roi dit a ses ministres : « Il importe que vous me trouviez celui qui a prononce cette gatha et que vous l'ameniez en ma présence. Les ministres firent des recherches pour savoir qui avait prononce cette gatha devant le roi pendant la nuit; quelqu'un déclara que c'etait un chien étranger qui était venu réciter au roi cette gatha. Le roi dit alors à ses ministres de se livrer à une enquête pour savoir si c'étaient vraiment les deux chiens du palais ou bien si c'étaient les antres chiens qui avaient mangé (son harnachement). Les ministres tinrent que delibération disant ; « Le roi ordonne nne enquête : comment ferons-nous un examen approfondi ? . Parmi eux, quelqu'un emit cet axis : . A quoi sert de discuter longtemps ? prenez simplement des cheveux et mettez-les dans la gueule des chiens; s'il en est qui ont mange du cuir. il faudra bien qu'ils le recrachent, a En effet, lorsqu'on ent mis des cheveux dans la gueule des deux chiens du palais royal, ils vomirentaussitôt le cuir qu'ils avaient mange. On en informa le roi qui dit : Il fant châtier ces deux chiens ; les autres n'ont fait aucun mal. .

#### Nº 383

(Trip., XVII, 3, p. 76 re-ve.)

Autrefois, il y cut pendant sept jours des pluies extraordinaires qui ne s'arrêtaient point; une mangouste se refugia dans un trou; un rat aussi entra dans ce trou; entin un serpent venimeux, cherchant quelque endroit où se mettre à l'abri de la pluie, y pénètre aussi. Cependant la mangouste voulut tuer le rat; le serpent venimeux lui dit alors : « Vous et nous, sommes en grande détresse : il ne faut pas que vous ayez le désir de vous faire du mal l'un à l'autre. Que chacun de nous soit assuré de rester tranquille. »

Ce serpent venimeux et ses compagnons portaient chacun un nom; le serpent venimeux se nommait Ngai kiun (aimable-prince): la mangouste se nommait Yeon-hi (avoirjoie); le rat se nommait Heny-ho-cheon (don au fleuve Gange). Or, Ngai-kian et Yeou-hi dirent à Heng-ho-cheon : « Yous ètes vaillant et fort : il faut que vous alliez pour nous en quelque sutre lieu ofin de chercher de quoi boire et manger et de nous l'apporter. - Ce rat avait un caractère sincère et franc et un cœur sage et excellent. Il se mit donc de toutes ses forces en quête de nourriture pour le serpent et la mangouste.

Avant qu'il fût revenu, la mangouste dit au serpent : · Si, après avoir cherché de la nourriture, il n'en a pas tronve et revient à vide, je le mangerai. « Quand le serpant eut entendu ces mots, il ponsa : » Cette mangousto se trouve dans la détresse et c'est pourquoi elle veut tuer ce rat. Or, je crains que celui-ci, après avoir cherché de la noueriture, n'en ait pas trouve et revienne a vide. Il sera alors certainement dévore. Je vais d'avance prévenir ec rat. " Après avoir fait cette réflexion, il envoya une lettre pour avertir le rat en lui disant ceci : « Voici ce qu'a dit la mangouste : si le rat n'a pas de nourriture et revient à vide, certainement je le devorerai, -

Or, le ret s'était donné de la peine pour chercher de quoi boire et de quoi manger, mais n'avait rien trouvé; il pensa alors : « Puisque maintenant je n'ai pas trouvé de nourriture, si je vuis la-bas à vide, certainement on me mangera. « Le rat envoya donc a son tour une lettre an seepent on liri repondant par cette gatha:

Si des hommes qui sont dans la diselle n'ont pas des sentiments de hienveillance, - lorsque le feu de la foim les tourmentera, ils concevront de l'exaspération. — Le grand service que vous m'avez rendu, j'y réponds par cette parole; — mais je ne reciendrai plus maintenant auprès de vous.

#### Nº 384

# (Trip., XVII, 3, p. 81 re-va).

Autrefois, dans la ville de la Residence royale (Rajagyha), il y cut un roi qui avait promulgue une loi ordonnant a ses sujets d'établie deux cimetières (mo-châ-nu, emaçana). l'un pour y déposer les hommes, l'autre pour y déposer les femmes; dans le bois réservé aux cadavres des hommes, on déposait les hommes; dans le bois réservé aux cadavres des femmes, on déposait les femmes (1). Par la suite, un cunuque vint à mourir; on l'emports au plus profond du cimetière ; mais le gardien du bois réservé aux cadavres des hommes refusa de le laisser déposer et le gardien du hois réservé aux cadavres des femmes ne permit pas non plus qu'on le déposát; on ne put donc le mettre dans aucun de ces deux endroits; non loin de la ville da la Résidence royale il y avait un bois où les fleurs, les arbres, les taillis et les fruits étaient abondants et agréables ; toutes sortes d'oiscaux y faisaient entendre un harmonieux ramage ; un ascète y demenrait ; il se nourrissart de racines et de fruits; il buvait aux sources d'eau pure; il se revêtait de vétements faits avec de l'écorce d'arbre. Non loin de ce lien, dans un endroit labouré, se trouvait un ricin; les porteurs du cadavre le déposérent au pied de ce ricin.

Or, il y avait un chacal qui, sentant l'odeur du cadavre,

Il Le teste dit le contraire ; mais l'erreur parait évidente ; massi l'ai-je recliffée dans me traduction.

vint en se laissant guider par les émanations et se mit à dévorer l'homme mort. D'autre part, un corbeau se tenait caché sur le ricin; il lit alors cette réflexion : « Je vais bien flatter ce chacal et il faudra alors qu'il me donne quelque chose a manger. » Le corbeau le lona donc parcette gatha :

Volre poitrail est comme celui d'un tion ; — votre ventre, d'autre part, vessemble à celui d'un roi des bœufs; je vous reads hommage, à roi des unimanx; — donnez-moi quelque chose à manger.

Le chacal, ayant jeté ses regards de tous côtés, répondit par cette gatha :

Qui demeure dans le feuillage de l'arbre? — C'est le plus remarquable parmi, les êtres lard venus dans ce monde; — la couleur de son corps illumine tous les lieux; — il est comme une boule faite de substances précieuses.

Le corbeau repliqua par cette gatha:

Je puis rendre beaucoup de services; — c'est pourquoi je sais venu quand je rous ai m; — maintenant je vous rends hommage, o roi des animaux; — si vous avez quelques restes de nourvilare, donnez-les moi.

Le chacal répondit ensuite par cette gatha :

Votre vou est comme celui d'un paon; — le corbeau est un viseau charmant; — son chant est le plus merceilleux; je vous permets de venir prendre de la nouvriture.

Alors le corbeau descendit de l'arbre et se mit en compagnie du chacal à manger le mort Quand l'ascète vit cela, il prononça à son tour cette gathà:

Maintes fois, je vous ai vus — o'ller ensemble, êtres sans vergogne; — parmi les arbres, celui-ci est le plus méprisable (1); — ce que vous mangez est ce qu'il y a de plus vil parmi les hommes.

<sup>1)</sup> An lien do R 上 當 spin ne me parali présenter aneum sons, pe pro-

En entendant ces paroles, le corbeau répondit par cette gâtha :

Le lion et le paon mangent — et ensemble ils se nourrissent d'un aliment de la meilleure qualité; — homme chauve qui venez ici, — de quoi vous mêlez-vous?

Alors l'ascète irrité réplique par cette gathà :

Le corbeau est le plus méprisable des oiseaux; — le chacal est le plus vil des quadrupèdes; — le ricin ne mérile pas le nom d'arbre; — l'entuque est ce qu'il y a de plus bas parmi les hommes; — entre les figures que peut acoir le sol, la forme triangulaire est la plus luide (1); — on voit bien que ces êtres ne savent pas ce que c'est que la honte.

Le corbeau concut alors une grande irritation; il alla se percher sur l'autel où l'ascète sacrifiait au feu et, apres avoir regardé de tous côtés s'il ne risquait pas qu'on lui fit du mal, il souilla de sa fiente le milieu de l'autel, renversa la cruche d'eau qu'il brisa, puis il s'en alla. Quand l'ascète revint, il ne vit plus que l'ordure de la fiente répandne sur l'autel et la cruche d'eau renversée qui s'était brisée. Après examen, l'ascète reconnut que c'était le corbeau qui avait fait cette souillare et qui avait ficisée la cruche à cau; il prononça alors ces gathas:

Cel elre perners. — sans vergogne et fort ivrilé. — a sali l'autet où je sucrifiais au feu — et de plus a réduit en morceaux ma cruche à eau.

Que celui qui est d'une certaine espèce et celui qui est d'une untre espèce — ne parlent point ensemble (2); — quand

<sup>(1)</sup> Les formes aunt un nembre de carq : le carre, le cand, la forme de tambeur, la forme de demi-lune, la forme triangulaire (Diet. aum. à l'expression II. \$1 III). Il est vraisemblable, queiqu'ou ne muis l'ait pas (Dt., que l'embrait où étaient le chacal et le curbeau avail une configuration triangulaire.

<sup>2)</sup> L'ascote regretto d'avoir parlé au chacat et un carbeau qui ne soul point de la même espèce que lui, et, d'une manière plus générale. Il montre que, moins on parle, mieux cols vanit.

il faut parter, qu'on échange peu de paroles; - c'est en ne parlant pas qu'on est le plus loureux.

#### Nº 385;

## (Trip., XVII, 3, p. 81 v-83 r.)

Autrefois, à Po-lo-ni-ssen (Varanast), il y avait un roi nomme Po-kiao-hiang qui gonvernait et instruisait son royaume. Ce royaume était florissant; la population y était prospère et tout le monde y était heureux. Dans un autre royanme voisin, il y avait une fille de roi que (le roi Po-kiao-himoj épousa; il se livra avec elle à la joie et aux divertissements et demeura la, prenant de l'agrement avec elle ; par la suite, elle devint enceinte et mit au monde une fille. Cette fille grandit peu à peu, et à son tour, elle devint enceinte; quand le terme fut venu, elle donna le jours à un fils qui était bean de visage, en sorte que tous se plaisaient à le regarder ; sa famille reunit une assemblée de personnes et invita les ministres à discuter au sujet (du nom qu'il fallait donner à) l'enfant ; comme cet enfant était ne au moment ou le soleil commençait à paraltre on lui donna le nom de Teh'ou (commencement). on attacha a so personne huit noncrices pour le soigner et le nourrir ; on se mit donc à le nourrir de cette façon ; il se nourrissait de lat, de beurre, de cuillé eru, et de heurre produit par la cuisson comme une fleur de lotus dans l'ean, ce fils grandit rapidemment; puis on le lit étudier; on lui enseigna l'écriture, les nombres du calendrice, le calcul ; les méthodes de toutes les connaissances et de toutes les habitudes mécaniques, l'art de monter sur un éléphant et celui de lancer des fleches avec l'arc et avec l'arbalète, ce uni concerne la conduite

d'un roi, tont cela il le comprit partaitement. Puis le vieux roi le nomma héritier présomptif (1).

La vieux roi avait une concubine royale de premier rang nommée Ta-mo et un principal ministre nommé Tsui-nicon, Le vieux roi aimait fort ce ministre et avait confiance en lui. Le roi s'étant livré au plaisir avec sa concubine, celle-ci fut enceinte; un devin consulta les sorts et déclara qu'elle mettrait au monde un fils ; ce fils tuerait certainement le roi (2) et prendrait pour lui la dignité royale. A quelque temps de la, le (vieux) roi devint malade; on lui fit prendre des racines, des herbes, des feuilles, des fleurs, toutes sortes de plantes medicinales et de deognes, mais sa maladie ne put être guerie. Le grand roi fit alors cette reflexion : a Maintenant, il faudra qu'on mette sur le trone le prince héritier et qu'on l'installe dans la dignité royale : mais, après que je sersi mort, le prince héritler tuera certainement ma première concubine. S'étant ençore demandé à quel moyen il pourrait bien avoir recours, il appela son principal ministre pour délibèrer à ce sujet ; il lui donna en abondence des richesses utiles, país il lui confia Ta-mo pour qu'elle restat à côte de lui et il le chargea de la protéger. Il lui dit : « Vous êtes mon grand ministre le plus intime i quant a ma femme Ta-mo, elle est ma femme la plus chérie ; je sais maintenant que mu mort est certaine; après que je serai mort, lorsque le prince héritier autapris le pouvoir supreme, il faudra que vous veilliez sur ma femme Ta-mo avec affection et que vous la protégiez. afin qu'on ne la fasse point périr. + Le ministre répondit ou roi ; o l'agirai aiusi et je ne permettrel point qu'on tue

<sup>(</sup>I) Quantifon he nous disc pas qui cet entant avait en pour pera nous royons qu'il était le petit-file du vieux roi puisqu'il avait pour mere la fille de son épouse principate.

<sup>(</sup>ii) Le roi dont il s'agit ici set le prince héritige, petit-me du viens rol. L'enfant qui dernit natire de Ta-me étant le propre fils du viens rol. était plus qualifié épie le prince héritier pour monter sur la trôns.

votre lemme Ta-mo. « Le roi prononça alors cette gàthà.

Tout ce qui forme un agrégat doit se dissoudre; — tout
ce qui est élevé doit s'effondrer; — tout ce qui est uni doit
se séparer; — tout ce qui a oue revient en définitive à lu
mort.

Après qu'il ent prononcé cette gatha, sa vie prit fin. On éleva un stupa où on mit des étendards, des fleurs et des joyaux, puis, quand on y eut enterré le roi, on donna le titre de grand roi au prince heritier.

Quand le prince héritier fut monté sur le trône, il ordonna à ses ministres de faire périr Tu-mo. Le grand ministre Tsai-nicou dit alors au grand roi : « Vons n'avez pas fait un examen attentif ; pourquoi tuer sans raison Tu-mo? Maintenant elle est enceinte et nous ne pouvons pas encore savoir ai elle enfantera un fils ou une fille ; si elle donne le jour à un fils, alors on pourra la faire perir. » Le roi repondit un grand ministre : « Un peut aussi agir de la sorte ; vous veillerez sur cela. »

Quand le terme fut venu, Ta-mo enfanta un fils: le même jour, une femme d'un pêcheur mit au monde une fille: on donna une somme d'argent au pêcheur et on échangea le garçon contre la fille. Le grand ministre dit slors au rui: « Ta-mo a enfanté une fille. » Le roi dit: « C'est fort bien : me voici délivre. »

Par la suite; le pécheur éleva le garçon qui grandit peu à peu; ou le fit entrer à l'école et lire des livres; il devint capable d'agencer des phrases et fut fort habile à faire des compositions littéraires; il eut alors la réputation de quelqu'un qui est habile à faire des compositions littéraires. Le grand ministre vint dire à Ta-mo; « Votre fils est maintenant fort habile à faire des compositions littéraires. « Ta-mo répondit : « Je voudrais bien voir son visage; trouvez quelque moyen pour me l'amener. « Le ministre répliqua : « Qu'avez-vous besoin de le voir ? il ne faut pus que vons le regardiez. « Constatant cependant qu'elle

aimait fort son fils, le grand ministre eut recours à un actifice; sur son conseil, le garçon prit en main un poisson et, paraissant être un marchand de poissons, il se rendit à l'endroit où était sa mère; sa mère le vit de loin. Le devin ayant consulté les sorts, dit : « Cet homme qui tient un poisson tuera certainement notre roi et s'emparera de la dignité royale. « Ge propos fut transmis de l'un à l'autre et parvint ainsi jusqu'au roi; quand le roi en fut informé, il dit à ses ministres : » Il faut qu'on s'empare au plus tôt du fils de pêcheur et qu'on ne le laisse pas échapper. « Cette parole se transmit de l'un à l'autre et arriva jusqu'au fils de pêcheur qui s'enfuit aussitôt vers l'Est pour se cacher.

Il entra chez une vieille femme qui. l'ayant vu. le cacha dans un lieu obscur et enduisit de safran tout son corps, en sorte qu'il avait la couleur d'un homme mort. Des gens le prirent sur leurs épaules et l'emportèrent dans un cimetière (mo-chō-na, çmaçana) recule où ils le deposèrent dans la forêt. Il se leva alors et partit. Cependant, près de la, il y avait un homme qui cueillait des fleurs et des fruits dans la forêt et qui de loin le vit se lever du miliau des morts et s'enfuir; cet homme qui cueillait des fruits le poursuivit, mais, avant d'être allé loin, il s'arrêta. Les emissaires du roi arrivérent ensuite et demanderent a cet homme qui cueillait des fruits: « Avez-vous vu quelqu'un qui avait tel et tel aspect ? « L'antre répondit ; » Je l'ai vu passer par ce chemin. « Aussitôt ils s'élancèrent » sa poursuite pour se saisir de lui.

Le fils de pêcheur, saisi de frayeur, entra dana la maison d'un blanchisseur, celui-ci le mit dans un paquet de vêtements qu'il chargea sur un âne; puis, arrivé sur le bord du fleuve, dans un endroit où il n'y avait personne, il le délivra; le fils de pêcheur se leva alors, regarda de tous côtés, et, ne voyant personne, s'enfuit en courant. Sur la route il rencontra un homme qui, le voyant marcher

rapidement sur le chemin, alla en avertir les gens du roi qui le recherchaient. Les émissaires du roi se mirent de nouveau à sa recherche; quand ils arrivèrent dans un village, ils demandèrent où il se trouvait; l'homme qui l'avait vu leur dit; « Il a passé par là. »

Alors, (le fils de pêcheur), se trouvant serre de près par les émissaires, se réfugia chez un artisan qui travaillait le cuir et faisait des souliers ; il lui raconta de point en point tout ce qui lui était arrivé en lui disant: « Je suis serré de près par (ces gens do) roi qui maintenant ont l'intention de me tuer «. Il raconta tout ce que nous avons dit en détail, puis il ajouta, en s'adressant à cet artisan ; » Je désire que, par compassion pour moi, vous me fassiez une paire de souliers dont le talon soit devant et dont la pointe soit derrière ; quand on suivra la trace de mes pas, personne ne saura où je suis allé ». Le cordonnier lui repondit : « Je n'ai jamais fait de pareils souliers. « Il prononce alors cette gâthă:

L'ai déjà vu des souliers de toutes sortes de formes; j'en ai fait de toutes les dimensions possibles, — mais jamais je n'ai fait de lets souliers — qui enssent le talon devant et le nez devrière.

Quand ce cordonnier ent fait les souliers comme il le fui avait dit, il s'en chaussa et s'enfuit. Comme le mur du village était élevé et qu'il n'y svait pas d'endroit ou il pôt le franchir, il sortit en allant dans le canul.

Cependant, les émissaires du roi, en suivant la trace de ses pas, avaient recomm qu'il était entré dans la maison du cordonnier (1). Cependant le fils de pécheur, éprouvant des sentiments de crainte, se jeta dans l'eau. L'u roi-naga l'apercut et l'emmena dans son palais. Or, la nouvelle fut transmise jusqu'au roi que le fils de pécheur s'était jeté dans l'eau

Il Mais ils ne virent pas qu'il en était sort, poisque, grôce à l'àrtince des souliers fournés à rebours, les traces de pas paraissaient aboute à la quaisen du cordonner.

et qu'il se tronvait dans le palais du naga. Le roi donna aussitôt cet ordre à ses ministres :

Faites venir tout ce qu'il y a dans mon royaume de gens connaissant les formules magiques. » Alors tous les magiciens, ayant été avisés, se rendirent auprés du roi : celui-ci leur dit : « Rendez-vous dans le palais de ce naga et obligez par des formules magiques le naga a vons amener (le fils du pécheur). » Après avoir reçu ces instructions, ils partirent.

Dans un autre lieu desert, il y avait un yaksa nommé Pin-k'ia-lo (Pingala) qui se nourrissait constamment de poisson et de chair(1); dans l'endroit où demeurait ce yaksa, les arbres eux-mêmes se desséchaient; à plus forte raison, comment un homme aurait-il pu y conserver la vie?

Le roi-naga, soumis aux formules magiques de tous ces magiciens, se trouva contraint de telle sorte qu'il ne put plus sauver de fils de pécheur. Alors, grace à la force physique dont il était doue, il prit le fils de pécheur (2..., l'emporta dans l'endroit désert où demenrait le yakşa et le deposa la. Le roi-naga dit aux magiciens: « Ce que vous avez fait n'est pas une bonne action ; ce fils de pécheur sera tué par le yakṣa; mais nous aussi nous en épronverous du dommage. « Les magiciens lui demandérent: « A quel moyen avez-vous en recours? » Le roi-naga répondit : « Vous avez commis une action funeste; vous m'avez tourmente de telle sorte que, contraint, j'ai pris le fils du pécheur et je l'ai déposé dans un lieu désert pour qu'il soit tué par ce yakṣa; mais cela ne vous sera pas profitable. »

(i) Cust-à- dire qu'il devoruit des êtres vivante.

<sup>(2)</sup> Je us parviens pus à comprembre ce que significant les molts : 及 諸 咒 師 等 裏 第 一 股. Ils sembléraient donner à entendre que le nâga fit un paquei dans lequel it mit le fils de pécheur et les magicions pour les porter tous ensamble à l'endroit où était le yakça. Mais la suite du récit prouve que semi le fils de pécheur fut déposé par le mégadans le volsinage du rakça.

Alors les anagiciens s'en allèrent les uns après les autres et retournérent dans leur pays; ils dirent au roi; « Nous avens tourmenté le roi-paga qui, contraint et poussé à bout, a transporté le fils de pécheur dans un lieu désert où il sera mangé par le yaksa Pin-kia-le (Pingala), » Le roi leur dit : « Vous avez fort bien agi : mais il vous faut encore prendre des informations; peut-être n'est-il pas mort. »

Le fils de pêcheur, se trouvant dans le lieu désert, allait tantot vers l'est, tantôt vers l'onest. Or le cakça Pin-kin-lo (Pingala) se tenait dans un endroit on étaient rassemblés autour de lui plusieurs chiens féroces. Quand le fils du pêcheur vit de loin ces chiens, il se dit : « Muintenant ma mort est certaine. » Cependant, ces chiens avaient aperçu l'homme ; l'un d'eux reçut l'ordre de s'elancer sur ses traces et de la saisir ; ce que voyant, l'homme s'enfuit au loin et grimps sur un arbre. Le chien resta au pied de l'arbre ; le yaksa arriva ensuite ; il dit : « Cet homme n'a saus doute pas entendu dire que le yaksa à forme humaine Pin-k'ia-lo (Pingala) demeure dans ce lieu désort et que, si des gens viennent à posser par lei, ils doivent être tous mis à mort. Maintenant, descendez (de l'arbre) et venez ici. » L'homme répandit : « Je resterai où je suis jusqu'à la fin de mes jours. » Comme le yaksa ae tenait toujours la, il enrouia ses vétements en un si-nai (?), les attacha à son corps et resta (sur l'arbre).

Phis cet homme voulut trouver un moyen pour partir : il descendit de l'arbre et s'enfuit dans une certaine direction; le yaksa et ses chiens s'élancèrent à sa poursuite. Cet homme, se voyant suivi de près, enleva ses vêtements et les jets sur-le corps du yaksa de manière à l'en revêtir complétement ; la meute des chiens prit alors le yaksa pour quelqu'un d'entre les hommes ; ils se jetèrent tous sur lui et le dévorèrent.

Ayant sinsi pu échapper, cet homme fit la réflexion sui-

vante : a J'ai un oncle qui est presentement un ascète et qui est sorti du monde; il faut que je me rende auprès de lui. Dans l'endroit où demeure cet ascète, il y a des fleurs et des fruits, des jardins et des bois luxuriants et prospères : toutes sortes d'oiseaux y font entendre des sons mélodieux. « En s'informant de lieu en lieu, le fils de pêcheur arriva dens l'endroit où était l'ascète. En cemoment arrivérent aussi les émissaires de roi qui avaient pris partout des informations. Au moment où il était saisi par eux. le fils de pécheur se jeta dans un ravin; les emissaires du roi purent saisir ses cheveux dans le vide; ses cheveux resterent entre leurs mains, mais luimême tomba au fond du ravin. Les emissaires du roi se dirent alors: - Cet homme est certainement mort; nous tenons sa chevelure. " Ils vincent auprès du roi pour lui presenter cette chevelure et lui dirent : « Maintenant nous avons mis à mort le fils de pêcheur. « Le roi fut très joyeux et recompensa ses émissaires.

Cependant le deva protecteur du lieu où se temait l'ascète vint dire à celui-ci : « Votre neveu est maintenant dans la détresse. Pourquoi ne prenez-vous pas cela en considération ? » L'ascète répondit : « Si je ne le protège pas, cortainement il périra. « Or cet ascète était capable d'employer une formule magique grace à laquelle un homme pouvait se transformer en femme, et une femme devenir un homme. L'ascete enseigna donc cette formule a son neveu, puis il lui dit : " Vous n'avez plus rien à craindre. . Quand le neveu eut obtenu cet enseignement de l'ascete, il se transforma en une belle femme dont l'aspect merveilleux l'emportait sur celui des autres femmes ; il se rendit alors dans la ville de P'o-le-ni-ssen (Váranasi et s'arreta dans le jardin du roi. Omand les gardes du jardin virent cette belle femme, ils en éprouverent de la surprise et viarent promptementaupres du roi ; ils dirent au grand roi : « Il v a maintenant une jeune femme belle

et parfaite qui est dans le jardin. « En entendant cette nouvelle, le roi répondit : « Amenez-la promptement. » Alors, avec un grand cortège magnifique, on alla la chercher et on l'amena dans le palais royal. Aussitét le roi devint fort épris de cette belle femme. Quand il eut conçu cette passion violente, le présent roi soudain mourut. (Le fils de pêcheur) changea alors son corps de femme et devint un homme. Il se mit la couronne sur la tête et donna cet ordre aux principaux ministres qui gouvernaient le pays : « Nommez-moi roi par brevet. » En grande pompe donc les ministres et officiers le nommèrent roi par broyet. Un devu prononça cette gâthà :

Tant qu'un homme n'a pas la tête coupée, il n'est pas perdu; — il se relèvera et pourra faire telles ou telles actions; — quelque dommage qu'il ait subi, on ne peut dire qu'il est perdu; — c'est ainsi que le fits du roi Po-kino (parut) perdu (et ne le fut pas).

### Nº 386.

# (Trip., XVII, 3, p. 86 r -- v.)

Autrefois, dans une montagne, se trouvait un vaste etang plein de fleurs; un grand elephant habitait un hord de cet étang; sur l'autre bord demeurait un chacul dont le corps était sale et puant. Un jour, cet éléphant soriait de l'étang où il était allé hoire lorsque le chacal voulut aussi boire au hord de l'étang. Le chacal dit à l'éléphant: Ecartez-vons de mon chemin; sinon, il faudra que nous nous battions. « L'éléphant songea; « Cet être est on ne peut plus puant et sale; si je le fonte aux pieds ou si je le tue soit avec ma trompe, soit avec mes défenses, dans tous les ces, je me sonillerai. Maintenant

je vais m'en retourner et c'est avec quelque chose de sale que je le tuorai. « Il prononça cette gatha :

Ce n'est pas avec les pieds que je vous foulerai — et je n'emplaierai pas non plus ma trompe, ni mes défenses; — je vous tuerai en me servant d'un objet sale; — c'est par l'ardure qu'on tue l'ordure.

L'élephant fit encore cette réflexion : « Je m'en îrai d'un autre côté : lui me suivra certainement, » Il se dirigea donc rapidement d'un autre côté ; le chacal pensa alors : « Grâce à ce que je lui ai dit, il se retire effraye. » Il se mit à marcher sur les pas de l'éléphant. Celui-ci, le voyant près de lui. lâcha avec une violence extrême un excrément qui frappa le chacal et causa sa mort instantanée.

### Nº 387.

# (Trip., XVII, 3, p. 86 vs.)

Autrefois, non loin, de la brousse, il y avait un village où les arbres, les fleurs et les fruits étaient en abendance. Dans le voisinage se trouvaient deux troupes de singes dont chacune comptait cinq cents singes et avait un roisinge. Le premier de ces deux rois vit en songe que les cinq cents singes de l'autre bande precipitment le second roi dans une marmite brûlante; en faisant ce rêve, il concut un grand effroi et tous les poils de son corps se hérissèrent. S'étant alors réveillé, il appela la multitude de ses singes et leur raconta le songequ'il avait fait en disant: « Ce que j'ai vu en rêve n'e t pas bou; il nous faut maintenant abandonner ces fieux et transporter ailleurs notre résidence, » Tous les singés lui dirent : « Conformément à votre avis, à grand roi, il nous faut nous éloigner. » Le

Bodhisattva est un être donc d'una grande vertu redoutable : les songes qu'il voit ne peuvent manquer d'être veridiques.

Le premier roi appela le second roi et lui dit : « Maintenant, voici ce que j'ai vu en songe. Il faut que vous alliez vous établir ailleurs. « Cet autre roi resta încrédule et lui dit : « Faut-il ajouter foi à tout ce qu'on voit en rève? S'il vous plait de partir, allez ou bon vous semblera. Quand à moi, je me trouve bien ici et je ne m'en irai point. « Le premier roi, voyant qu'il était incredule, se mit à la tête des cinq cents singes auxquels il commandait et se transporta en un autre liqu.

A quelque temps de la, une servante se trouvait rôtir du ble dans le village lorsqu'un mouton vint auprès d'elle pour manger le blé; la servante frappa avec un tison enflamme le mouton dont le corps prit feu; le mouton, presse par l'ardeur du feu, s'enfuit el pénétra dans le quartier des éléphants du roi; dans ce quartier, il y avait de grandes quantités de fourrage. Le mouton, pour se débarrasser du feu qui le dévorait, se jeta sur le foin; il enflamma ainsi les hurbes et les arbres et tous les élephants requrent des brûlures.

Les hommes qui étaient préposés à la garde des éléphants en avertirent le roi. Celui-ci appela un médecin et lui dit : « Mes éléphants ont subi des brûlures : trouvez promptement quelque remede pour les guérir. « Ce médecin lit alors la réllexion suivante : « Autrelois, cette troupe de singes a endommagé mes récoltes : maintenant j'ai trouve le moyen qui me permettra de me vanger d'eux. » Il dit donc au grand roi : « Puisque ces éléphants ont reçu des brûlures, il faut prendre de la graisse de singe et en enduire leurs corps : alors ils pourront guérir. « Aussitôt le grand roi ordonna à ses ministres de se mettre promptement en quête de graisse de singe. Pour obeir à sa volonté, les ministres appelèrent les chasseurs et les invi-

tèrent à chercher en toute hâte des singes et à les apporter. Les chasseurs, conformément aux instructions qu'ils avaient recues, allèrent en tous lieux capturer des singes. Ainsi le roi-singe incrédule et tous ses cinq cents singes furent chargés de liens et amenes auprès du roi. Ce mêdecin, pousse par la vieille haine qu'il avait conçue contre eux, prit tous ces singes et les jeta vivants dans une marmite bouillante.

Alors un deva pronouça du haut des cieux cette gàthà:
Il ne faut pas demeurer près de personnes qui se haïssent,
— aussi bien dans les villes que dans les villages et à la
campagne. — Parce que la servante s'irrita contre le mouton
qui mangenit du blé, — les singes farent fondus (dans la
marmile);

### Nº 388.

# (Trip., XVII, 3, p. 88 r.)

Autrefois, dans un autre embroit que celui-ci, vivait un roi des rats qui avait avec lui cinq cents rats, ses parents.

Il y avait aussi un chat nommé « Flamme » qui, au temps où il était jeune, avait mis à mort tout ce qu'il trouvait de rats : plus tard, étant devenu vienx, il fit cette réflexion : « Autrélois, quand j'étais jeune, ma force était grande et c'est grâce à elle que je prenais les rats pour les manger. Maintenant, me voici décrépit par les ans et ma force a diminué, en sorte que je ne puis plus faire de captures ; à quel stratagème aurai-je recours pour prendre les rats ? « Après qu'il eut eu cette pensée il regarda tout autour de lui et s'aperçat que, dans ce lieu, demenrait un roi des rots avec cinq cents rats qui étaient ses parents. Il se readit auprès du tron des rats et feignit

d'être assis en contemplation. Cependant les rats sortirent du trou pour se promener; ils virent le vieux chat qui, dans une attitude immobile, restait ussis en contemplation. Ces rats lui demandérent ; « O mon oncle, que faites-vous là presentement? « Le vieux chat leur répondit : « Autrefois, quand j'étais jeune et que ma force était grande, l'ai commis des crimes innombrables; maintenant je désire pratiquer une conduite productrice de bonheur afin d'effacer mes anciens péchés. .. En entendant ce discours, les rats concurent tous l'excellente pensée que maintenant le vieux chat mettait en pratique la loi vertueuse ; alors done, avec les autres rats, ils tournérent autour du vieux chat en le laissant à leur droite, et, après avoir fait trois tours, ils rentrerent dans leur trou. Mais le vieux chat prit celui d'entre eux qui était le plus eu arrière et le mangea. En peu de temps, les rats diminuirent en nombre. Quand le roi des rais s'en fut aperçu, il songea ; . Le nombre de mes rats diminue graduellement. tandis que la sante de ce vieux chat devient fort prospère. Il y a à cela quelque cause. » Ce roi des rats se mit alors à faire des examens et constata que, dans les excrements du vieux chat il y avait des poils et des os de rat; ayant ainsi reconnu que c'était le vieux chat qui mangeait ses rate, il pensa qu'il voulait surveiller avec attention le moment où le chat se saisirait d'un rat : il observa de l'intérione de son trou le vieux chat et il le vit qui premait le dernier des rats et le dévorait. Après avoir vu cela, le roi des rats prononça cette găthă, en se tenant debout hors de portée (du chat) :

Vieux chat, volve corps engraisse peu à peu, — tanda que la faute de mes rats diminus graduellement. — Si vous mangiez des céréales, des fruits, des vocincs et des feuilles, — il ne devruit pas y avoir dans vos excréments des poils et des os.

Quand, maintenant, vous vous livre; à la contemplation.

un ne peut pas dire que ce soit par verta; c'est en vue de votre profit que vous feignez d'être un personnage qui fait le bien. Je vous souhaite bonne santé et tranquillité, mais, pour ce qui est de moi et de mes rats, vous n'en mongerez maintenant plus.

#### Nº 389.

## (Trip., XVII, 3, p. 89 e-vo.)

Antenfois il y avait un chacal qui était fort glouton ; il parcourait les villages en cherchant partout de quoi manger. Un jour, il vint chez un teinturier et, par inattention, tomba dans un baquet plein d'indigo; le teinturier, l'ayant aperçu, le retira et le jeta à terre; alors, le chacal se roule dans de la cendre, puis, voyant que sen corps était tout souillé et malpropre, il entra dans le fleuve, s'y baigna et partit. Les poils de son corps étaient devenus lisses et paraissaient de couleur indigo. Or, la foule des chaçals, voyant la conleur extraordinaire de son pelage, en concut un profond etonnement; ils se réunirent pour lui demander qui il était ; il répondit : « Je suis l'envoyé du souverain Cakra, roi des devas; il m'a donné mandat d'être roi des animaux. « Les autres chacals songerent alors que, bien que son corps fot celui d'un chacal, sa couleur n'était pas celle de leur race ; ils en informarent donc un lion qui, à son tour, le dit au grand roi-lion; colui-ci envoya un émissaire en le chargeant de faire une enquête pour discerner le vrai du faux.

Quand ce delégue fut acrivé, il vit ce chacal couleur d'indigo monte sur un grand eléphant blanc : les animaux divers l'outouraient de toutes parts comme s'ils eussent servi le roi des animaux. Après avoir assisté à ce

spectacle, le délègue revint auprès de son roi et lui raconta ca qui vient d'être dit. Quand le roi-lion sut entendu ce rapport, il se rendit avec toute son armée à l'endroit où se trouvait cette autre multitude; il vit le roi-chacal monté sur un grand éléphant blanc; la multitude des animaux l'entourait; les tigres ainei que les léopards et les bêtes très fortes se tenaient à ses côtés; quant aux antres petits chacals, ils demeuraient au loin et à l'écart.

(Le roi-lion) en conçut dans son cœur de l'indignation et il imagina alors un stratagème : il délégua un des chacals en le chargeant d'appeler la mère du roi. Cette mere demanda à l'envoyé : « Dans l'endroit où est mon fils, qui sont ses compagnons? « Le chacal répondit : « Parmi eux il y a des lions, des tigres et des éléphants. Moi, je demeure dans une administration extérieure. » La mère répliqua : « Si vous partez, cela causera certainément la mort de mon fils. » En même temps elle prononça cette gâthà :

Je suis heureuse au milieu des ruvins de la montagne;
— en tout temps je puis boire de l'eau pure et fraiche. —
Si mon fils ne fait pas entendre le glapissement du chacal,
— il pourra rester sur l'éléphant et jouir de la tranquillité et de la joie.

A son retour, l'envoyé dit à ses congénères: a C'est un chacal et il n'est pas de la race royale. Dans la montagne, j'ai vu moi-même sa mere. « Ses compagnons replique-rent : « Il fant que nous le mettions à l'essai. » Ils se rendirent alors auprès (du roi-chacal). C'est une règle pour les chacals que, au moment où l'un d'eux glapit, si les antres ne glopissent pas, les poils de leur corps tombent. Comme les autres chacals avaient glapi, le roi-chacal fit cette reflexion: « Si je ne glapis pas, mes poils vont tomber à terre ; si, d'autre part, je descends de l'èlephant pour glapir, je serai certainement tue per lui; il vaut mieux maintenant que je glapisse en restant sur

l'éléphant, » Il poussa donc un glapissement. L'éléphant, voyant qu'il avait affaire à un chacal l'enleva avec sa trompe et le tus en le foulant sous ses deux pieds de devant. Dans les airs, un deva qui avait vu la scène prononca cette gâthà:

Que ce qui doit être au-dedans soit an-dehors, - que ce qui doit être au-dehors soit an-dedans, - ce sont choses qui ne sauraient convenir, - et qui sont comparables au

chacal monté sur l'éléphant.

#### Nº 390.

### (Trip., XVII. 3, p. 89 v.)

Autrefois il y avait deux éléphants, le mari et la femme, qui demouraient dans les solitudes de la montagne. La femelle était débauchée et avait des relations avec un autre éléphant ; séduite par lui, elle voulnt le suivre et s'en aller ; mais elle craignait que son mari ne s'aperçut de la chose et ne s'y opposat. Comme elle était entrée dans le fleuve avec l'élaphant son mari pour s'y baigner, elle lui dit: « Qui de nous pourra rester le plus longtemps sous l'eau sans sortir ? » Le mari s'écria que c'était lui. Ils outrèrent donc ensemble sous l'eau; mais la femelle et son seducteur 1 profitérent du moment où le mari n'était pas encoro sorti pour s'enfuir secrétement. Après être resté longtemps sous l'eau, le mari sortit une fois et regarda, mais les deux autres éléphants étaient invisibles ; il rentra aussitôt sous l'eau 2 et fit ainsi par deux et par trois fois jusqu'à ce qu'il se trouvât extrêmement fatigué. Il sortit alors de

<sup>1)</sup> Le texte dil simplement » les deux nutres ».

17: Il grad que sa femme est tonjours sams l'eau et il continue sione le jeu commencé.

l'eau et chercha sa femme sans la voir; il explora l'eau en tous lieux et, tandis qu'il tâtait ainsi de son pied au hasard, une multitude innombrable d'êtres vivants perirent. Alors dans les airs un deva prononça cette gatha;

Quoique le corps de cet éléphant soit bien gros, — son intelligence est fort mince ; — sa bette épuise à été emmenée par un autre — et il lue inconsidérément toutes sortes d'être doués d'intelligence.

## EXTRAITS BU KEN PEN CHOU'O YI TS'IE YEOU POU P'I NAI YE YAO CHE (I)

Nº 301.

(Trip., XVII, h, p. 3a v\*-33 r\*.)

Autrefeis il y avait un village près duquel demeuraient cinq cents singes; toutes les moissons en herbe
étaient ravagées par ces singes. Les gens du village tinrent conseil pour discuter à quels moyens ils agraient
recours pour mettre fin à ce fleau. Parmi eux, quelqu'un
émit l'avis qu'il fallait tuer tous ces singes à la fois et
qu'ainsi on mettrait fin au fléau, et, comme on lui demandait comment on pourrait les tuer, il répondit : « Qu'on
abatte tous les arbres qui sont des quatre côtés du villâge et qu'on laisse seulement un arbre à kakis ; quand
les fruits en seront mûrs, tous les singes se rassembleront sur cet arbre afin de les manger. Alors on pourra les

中央本政一切有節毗奈加墨斯. Cet ouvrage, en 18 chapitres est relatir a la discipline des Mulasarvàstivadias : il a dis les duit au commencement de haitlième strite de notre are par 1 dans il occupe, dans le Tripitaka de Tokya les pages 1-80 da fracicule a du tème XVII. Comme en texte chinois au figure que dans l'éditron de Curee, il ne se trouve pas mentionné dans le Catalogue de Bruyen Nomio.

tuer. . Les hommes se mirent donc en devoir de couper les arbres; ils les abattirent tous et no laissèrent qu'un seul arbre tont autour duquel ils disposèrent des épines; ils placerent un homme qui devait exercer une surveillance constante afin d'avertir les autres lorsque les singes seraient tous montés sur l'arbre.

Parmi tous ces singes, il y en cut un qui vint dire au roi-singe : a L'arbre à kakis est maintenant parvenu à maturité; il nous faut y aller ensemble pour cueillir les fruits et les manger. Les singes se rassemblérent doncsur l'orbre à kakis. Quand les hommes en furent informés, ils accourarent munis de couteaux et d'armes au pied de l'arbre et se disposèrent à abattre celui-ci. Ces singes, suisis de frayeur, allaient et vensient de branche en branche. Seul la roi-singe ne manifestait pas la moindre inquiétude et continuait paisiblement à manger des fruits. Les singes dirent à leur roi: « Nous nous trouvons en péril ; comment pouvez-vous manger des fruits sans avoir aucune crainte? « Le roi-singe leur répondit par cette gāthā:

Toules les fois qu'un homme est en bulle aux difficultés, - quelque obstacle 1 se produit de lui-meme. - L'arbre est gros el en définitive on aura peine à le couper. - Il vous

faut manger sans crainte.

Or, dans le nombre de ces singes, il y avait un petit singe qui se trouvait dans le village où précédemment il avait été pris et attaché (2) ; il se frappait les joues et s'affligeait. D'autres singes (3), voyant son chagrin, se mirent à consoler leur congénère en lui disant : « Pourquoi vous affligez-vous et rester-vous là à vous frapper les joues ? »

II II faut entendre : quatque obstacle qui empéchem d'agir sests qui reulent du mai a cel temmore.

I Avant que les singes fussent montés our l'orbre, l'un d'eux avait stépris par les gens du village qui l'avment emporté chez eux et attaché.

de Dea singes qui ne faisaient pas partie de la bonde des cinq cents singes.

Le petit singe repondit : « Excellents amis, sachez-le, comment pourrais-je ne pas m'affliger ! Pnisque les gens de ce village veulent tuer tous mes parents, comment pourrais-je ne pas m'affliger? » Ses interlocuteurs hii ayant demandé pourquoi il ne faisait pas présentement tous ses offorts (pour les secourir), le petit singe leur répondit : « Je me trouve attaché; comment pourrais-je faire tous mes efforts? a Les autres répliquérent : « Nous allons vous délivrer, a Quand le petit singe ent été mis en liberte par eux, il sema aussitot le feu dans le village qui flamba de tous côtés. Les gens du village poussèrent de grandes clameurs; quand les hommes qui coupaient l'arbre entendirent ces appels, ils furent tous frappès de fraveur et se dirent les uns aux autres : « Ces singes sont loin de nous et ne peuvent guère nous faire de mal; puisqu'il y a un incendie, il faut pour le moment que nous allions la-bas alia de porter secours. . Ils coururent donc tous au village ; alors cette multitude de singes descendit de l'arbre, et, sauvée du danger, s'enfuit.

### Nº 392.

# (Trip., XVII, 4, p. 59 r.)

(Antrefois le Bodhisattva) était un oiseau qui avait une double personnalité : sur un seul corps il avait deux têtes dont l'une se nommait Ta-mo (Dharma), et dont l'antre se nommait A-la-mo (Adharma). En ce temps Ta-mo mangeait des fruits bons et doux ; mais ensuite A-la-mo mangea un fruit venéneux. Tous deux furent alors tristes et désolés et se mirent à faire des projets l'un à l'égard de l'autre. L'un d'eux formula ce méchant souhait : « Puissé-je dans toutes les conditions où je serai, d'existence

en existence, être pour vous un manvais compagnen qui sera capable de vous nuire. « Le second conçut ce vosu; « Puissé-je, dans toutes les conditions où je serai, d'existence en existence, faire toujours agir mes sentiments de bienveillance envers vous et vous être utile (1) ».

### Nº 393.

## (Trip., XVII, 4, p. 80 v.)

Alors les bhiksus dirent encore au Buddha : " O bhidanta, honore du monde, quel acte avez-vous autrefois commis pour que, même apres avoir réalisé en vous l'intelligence parfaite, vous soyez encore sujet à des douleurs qui vons font souffrir du dos? » Le Buddha dit : « O bhiksus, quand le Tathàgain a vecu autrefois dans d'autres conditions, les actes qu'il a alors accomplis, il en supporte sujourd'hui encore les conséquences unsi que cela a été déjà été expose en détail. O bhiksus, dans les temps passés, il y avait un lutteur qui allait de royaume en royaume. Il arriva dans la ville d'un roi; or ce roi, lui aussi, avait un grand lutteur d'une force sans egule. Ces deux lutteurs se connaissaient, et, parce qu'ils desiraient des récompenses de prix et des vêtements, ils lutterent l'un contre l'autre. C'est une règle qu'observent toujours les lutteurs de commencer par se serrer la main; ils reconnaissent ainsi qui est le plus fort et qui est le plus faible. Quand le lutteur venu du dehors eut pris la main du lutteur du roi, il sut que cet hamme fort ne pourrait pas être vainqueur. Le lutteur de la ville du roi dit a celui qui était venu du dehors: « Sachez que toute ma

Il Taomo, c'est le l'imidia : .1-hi-mo, c'est Devadadia

famille est ici et a constamment demeuré dans la ville royale où elle jouit d'une honne réputation depuis plusieurs générations. Je sais que vous êtes fort ; ne m'accablez pas de vos coups, afin que ma famille ne soit pas blamée, j'ai une jolie fille que je vous donnerai en mariage. » Quand l'autro ent entendu ces paroles, il assuma silenciensement le rôle du plus faible, et pendant trois scances il en fut ainsi, mais comme en définitive on ne lui avait pas donné la fille, il en conçut de l'impatience : lorsque vint la quatrième séance, au moment où il luttait contre son adversaire, il trouva le moyen de le soulever en l'air et, avec toute la force que lui donnait la colère, il le jeta à terre. Le lutteur du roi ent l'epine dorsale rompue et mourat. Or, o bhiksus, qui pensez-vous qu'étaient ces gens? dans les temps unciens, le latteur qui vint du dehors, qui se battit contre le futteur du roi et qui le fit périr en lui brisant l'épine dorsale, ce n'est personne autre que moi. A cause de cette mauvaise action, pendant d'innombrables centaines et milliers d'années, je suis tombé dans les enfers et j'y ai subi toutes sortes de punitions; par un effet de ce qui ceste de cette action. même aprés avoir réalisé en moi l'intelligence parfaite, je suis encore sujet à avoir des douleurs dans le dos. »

#### VIII

## EXTRAITS DO KEN PEN CHOUO YI TS'IE YEOU POU P'I NAI YE (1)

Nº 394.

(Trip., XVI, 9, p. 2 v.)

Autrefois, dans une forêt sauvage demeurait une lionne qui était pleine; toute lionne, lorsque le jour où elle va mettre bas est proche, rassemble à l'avance beaucoup de viande et ensuite elle met bas ses petits. Cette lionne donc, afin de se procurer de la viande, se rendit dans l'endroit où était un troupeau de bœufs et se mit a le poursuivre. Or une vache qui avait récemment mis au jour un veau, marchait la dernière parce qu'elle voulait protèger son petit; elle fut alors tuée par la lionne qui l'emporta dans la forêt sauvage; le veau, presse par son désir de têter, suivit sa mère morte. Quand la lionne fut arrivée dans son lieu de résidence, elle l'aperçut et se dit: « Ce petit veau, je vuis aussi le prendre, » Mais

<sup>(</sup>II) Cetto traduction chineuse du Malasarvastirăda usăya visaya a été fuile en l'unide 702 par 1 i-toing. Elle occupeles fascirules a eté du tome XVI dans la Tripujaka de Tôkyô. Elle est mentionnée dans le Catalogue de Naujio sons le pe 1118.

ensuite elle fit cette réflexion : « Il ne faut pas que je le tue; si je mets au monde un petit, ce sera pour lui un ami et ils s'amuseront ensemble, » Elle mit bas alors un petit et elle allaîta en même temps le lionceau et le veau; ceux-ci grandirent pen à peu. Plus tard, la lionne tomba malado et se sentit près de mourir; elle appela alors les deux petits et leur donna cet avertissement : . Vons étes deux enfants que j'ai nourris du même lait et ie n'ai fait aucune différence entre vous ; vous devez donc être frères : mais il faut que vous sachiez que, dans ce monde, les gens habiles à semer la discussion, qui lorgent des discours flatteurs, remplissent tout le Jambudvina. Après que je serai morte, il importe que vous vons regardiez l'un l'autre avec amitié et que vous ne prétiez pas l'oreille aux paroles qui vous rendraient hostiles l'un a l'autre. » Après qu'elle cut ainsi parlé, elle mourat.

(Le Buddha dit): « Vous tous, à bhikşus, sacher que (la mort) est la règle constante pour toutes les lois »; puis il prononca cette gatha:

Tout re qui forme un agrégat doit se dissondre; tout ce qui est élevé doit s'effondrer; — tout ce qui est uni doit se séparer; — tout ce qui a vie revient en définitive à la mort.

Après que la vie de la lionne ent pris fin, il arriva que, par la suite, son petit prit de beaux cerls de grande taille; il out pour se nourrir de la viande chaude et du sang chaud et il grandit en stature de jour en jour; quant au hœnf, à cause de la force qu'il avait tirée de la lionne, il mangeait autant qu'il lui plaisait des herbes lexuriantes qu'il trouvait et il devint gras et robuste. Or un vieux chacal fit cette réflexion; « Je vais essayer de voir où demeure ce roi-lion ». Il le suivit donc par derrière et arrivs au milieu de la forêt; il vit que le roi-lion et le roi-boul étaient deux bons amis; il eut alors cette peusée; « Tous deux devront entrer dans mon ventre; il faut que

j'invente un stratageme pour les désunir en sorte qu'ils s'entre-tuent.

Le chacal attendit donc que le lion fut parti, pais il vint auprès du roi-bouf et se tint là, les oreilles pendantes. C'est une coutume du pays do Saint que, lorsqu'on s'adresse à quelqu'un de plus âgé que soi, on lui dise a mon oncle a, et que, lorsqu'on s'adresse à quelqu'un de plus jeune que soi, on lui disa « mon neveu ». Le bœuf, voyant que le chaeal était vieux, l'interpella en ces termes : « Mon oncle, est-ce le vent chaud qui a souffle sur votre corps pour que, accablé de lassitude, vous laissiez pendre vos oreilles? « Le chacal repondit : « Mon neveu, comment ne s'agirait-il que du vent chaud qui aurait souffle sur mon corps ? c'est bien plutôt parce que l'ai appris une nonvelle qui est comme un feu dévorant. Le bouf ayant demandé quelle était cette nouvelle, le chacal répondit : « Jai entendu le lion prononcer ces paroles : « Ce hœut qui amasse de la chair (t où peut-il bien être alle? lorsque je n'aurai plus de viande, je le tuerai, afin de remplir ma bouche et mon ventre. « Le bent repliqua: " Mon oncle, ne parlez pas ainsi. Quand notre mère mourut, elle nons donns à tous deux cet avertissement : a Yous êtes deux enfants que j'ai noncris du même lait (2 ... que vous ne prétiez pas l'oreilleaux paroles qui vous rendraient hostiles l'un à l'autre. - Le chacal reprit: . Mon neveu, puisque telles sont vos dispositions,

(2) is supprime dans in truduction is reproduction featurille des parcoles qu'im a lucs plus haut (p. 426, lignes 3-11).

amon de chair - ; il est probable appendant qu'il faut lire & \$\mathbb{R}\$ \$\frac{1}{2}\$ and teaduire 2. Ce boud qui amasse de la chair - Piur loia, en effet, le chacal prétendru que le bourfu dit, en partant du flan \$\mathbb{R}\$ \$\mathbb{R}\$ \$\mathbb{R}\$ \$\mathbb{F}\$ := Ce lion qui dévore de l'herbe. - Ainsi, nous avons affaire les à une double calamnée du charat veulant faire croire que le bim accusuit fanssement le bourt de lui muire en amassent de la chair, et que le bant reprochait ministement un tion de lui mouger son berie.

le jour de votre mort est proche. Je vous m' donné un bon conseil, mois je n'ai pas été écouté ». Le hœuf dit : « Mon oncle, à quel signe pourrai-je reconnaître qu'il va me tuer? » Le chacal répondit : « Mon neveu, quand ce hon sortira de son antre, il ébranlera tout son corps, poussera trois rugissements et regardera au loin dans les quatre directions de l'espace : après avoir fait cela, il s'avancera au-devant de vous ; alors vous saurez que le moment est venu où il veut vous tuer: « Après avoir ainsi parlé, le chacal quitta le bœuf et il partit.

Il se rendit afors aupres du lion et se tint là les oreilles pendantes. Quand le lion l'eut vo, il lui demanda: « Mon oncle, est-ce le vent brûlant qui a atteint votre corpspour que, accablé de lassitude, vous laissiez pendre vos oreilles? » Le chacal répondit : « Mon neveu, comment ne s'agirait-il que du vent bealant qui aurait angoissé mon corps ? C'est bien plutôt parce que j'ai entendu une mauvaise parole qui est comme un feu dévorant. « Le lion ayant demandé qu'elle était cette nouvelle, le chacal lui répondit : « Mon noveu, j'ai entendu le roi-bœuf tenir ces propos: « Ce lion qui devore de l'herbe, où peut-il bien être alle ? Sa mère, autrefois, a tué injustement la mienne; maintenant je suis bien décidé à lui fendre le ventre. » Le lion repliqua : « Mon oncle, ne parlez pas ainsi. Quand notre mère mourut, elle nous donns à tous deux cet avertissement : Vous étes deux enfants que j'ai nourris du même fait (I)... que vous ne prétiez pas l'oreille aux paroles qui vous rendraient hostiles l'un a l'autre. » Le chacal répondit : « Mon neveu, puisque telles sont vos dispositions, le jour de votre mort est proche. Je vous ai exposé ce qui vous était avantageux, mais je n'ai pas été ecouté. » Le lion dit; « Mon oncle, à quel signe reconnaîtroi-je qu'il veut me tuer? » Le chaçal répondit : « Mon neveu.

<sup>17.</sup> CE, p. 127, n. 2.

quand ce roi-bouf sortira de sa caverne, il seconera tout son corps, puis il mugira et de son sabot il grattera le sol; apres avoir fait cela, il s'avancera au-devant de vous; vous saurez alors que le moment est venu où il veut vous tuer. » Après avoir ainsi parlé, le chacal le quitta et partit.

Or, sachez, o bhiksus, que ce roi-bouf et ce lion, lorsqu'ils sortaient de leurs cavernes, agissaient toujours de la manière que le chacal avait décrite, sans avoir pour cela aucune mauvaise intention. A quelque temps de la, le lion sortit de son autre; il secoua tout son corps. poussa trois rugissements, regarda au loin dans les quatre directions, puis s'avança vers le bœul. Le bœul, de son côte, était sorti de sa caverne ; il avait seconé tout son corps, avait poussé un mugissement, avait gratte le sol de son sabot et s'était avancé vers le lion. C'est ce que tous deux avaient fait constamment auparavant, mais saus y preter aucune attention. Mais, cette fois, comme ils avaient dans leur cœur une pensée de désunion, ils remarquerent chacun ce que l'autre avait fait. Quand donc le bouf vit le lion qui venait vers lui en agissant de cette facon, il se dit : « Il veut me tuer ». Le lion, de son côté, voyant la munière dont s'était comporte le bœuf, pensa aussi que celui-ci voulait le tuer. Aussitôt le lion abattit ses griffes sur la nuque du boul pendant que le boul crevait avec ses cornes le ventre du lion. Au bout d'un instant, tous deux étaient morts.

Il y eut alors dans les airs un deva qui prononça cette gatha :

Si un prête l'oreille aux propus des méchants, — certuinement il n'en résultera rien de bon; — la lionne leur avait dit de s'aimer mutuellement; — le chacal les fit se buttre à mort.

#### Nº 395,

# (Trip., XVI, 9, p. 12 r-v.)

Autrefois, dans un étang, il y avait une multitude d'oies et de tortnes qui demenraient ensemble là Or, une de ces tortues avait fait amitié avec deux oies et une grande affection les unissait. Il advint plus tard qu'il v ent une sécheresse prolongée et que l'eau de l'étang fut près de se tarir. Les deux oies se rendirent alors aupres de la tortue et hii dirent : « Amie, il vous faut rester paisiblement dans cette vase; pour nous, nous trons chercher ailleurs l'eau de quelque autre étang. » La tortue leur répondit : « l'ai longtemps habité avec vous et nos sentiments se conviennent ; au moment où vont se présenter des temps difficiles, que vous m'abandonniez pour aller ailleurs, c'est en verité ce qui ne saurait être. » Les oies lui dirent : « Qu'y voulez-vous faire ? - Emportez-moi avec vous », répliqua la tortue. Les oies ayant demande comment elles l'emporteraient, la tortue dit : « Prenez ensemble dans votre bee un bâton dont je mordrai le milieu et nous irons de compagnie dans un étang aux canx claires. N'est-ce pas une bonne idée? » Les oies répondirent : · Pour notre part, nous ne nous refusons point à vous emporter avec nous: mais vous étes d'un tempérament bavard et vous ne savez pas maîtriser votre bouche ; il arrivera done certainement que vous lacherez le bâton et que vous tomberez dans l'espace; ce que voyant, nous serons fort affligées. - La tortue dit : - Je saurai mattriser ma bouche et tenir le bâton sans parler. » Les oies, ayant alors appronvo le projet, se procurérent un baton ; chacune d'elles en prit une extrémité dans son bec; la tortue en saisit

le milien avec sa bonche et tontes trois s'envolèrent dans les airs. Elles arrivèrent à une villa et passèrent au-dessus de la place du marché : tous les gens de cet endroit. voyant les oies emporter la fortne dans les airs, en concurent une vive surprise et ils s'interpellaient les uns les antres en disant : « Braves gens, voyer ces oies qui ont dérobé ensemble une tortue. » En entendant ces paroles, la tortue supporta la chose en silence et ne dit rien. Elle arriva à une autre ville ou elle passa encore une fois audessus de la place du marché; aussitôt tous les hommes et les femmes se mirent à s'exclamer; la tortue fit cette réflexion : « Vais-je encore avoir à supporter cette peine de rester le con allongé et de maîtriser ma bouche sans dire mot? » Aussitot elle declara ; « C'est moi qui ai voulu partir; ce ne sont pas les oies qui sont venues me dérober. " Mais an moment où elle prononça ces paroles, elle lache le baton et tomba sur le sof ; les enfants la frapperent ensemble jusqu'à ce qu'elle mourût; après avoir vu cela, les oies pénetrées de tristesse et de regret s'en allerent en volant dans les airs. Alors, dans l'espace, un deva qui avait été témoin de ces evenements prononça cette gatha :

Pour ce qui est des paroles qui seraient profitables à des amis, — si on ne sait pas les employer à propos, — on tombe et on éprouve des peines — comme la tortue qui avait laché le bâton.

Nº 300.

(Trip., XVI, 9, p. 23 r.,)

Autrefois, au milieu des montagnes neigeuses, dans un endroit fort reculé et sauvage, des oiséaux en grand nombre

avaient fixé leur résidence; parmi eux, il y avait un roioiseau qui les gouvernait : mais, par suite d'une maladie, il mourut. Alors tous les oiseaux, n'avant plus de souverain, recommencerent à s'insulter les uns les autres et à tenir une conduite peu profitable. Ils s'assemblerent donc en un même lieu et se dirent : « Nous n'avons point de souverain ; cela ne peut durer. Nous désirons chercher un roi des oiseaux auquel nous donnerous l'onction, et auquel nous remettrons d'un commun accord le pouvoir. En quel lieu pourrons-nous le trouver? « Non loin de là, il y avait un vieux hibou. Les oiseaux délibérerent et dirent : « Cot oiseau est sage et expérimenté. Il est digne d'être notre souverain; si nous le nommons, nous y trouverons notre avantage particulier. Non loin de là, il v a un perroquet qui est naturellement doné d'intelligence et qui conneit bien la politique. Allons lui demander s'il convient en effet de nommer le hibon notre souverain. « Ils allèrent donc tous à la demeure du perroquet et lui demandèrent : « Nous nous proposons de choisir le hibou pour notre roi. Est-ce la ce qu'il faut faire? » Le perroquet, ayant vu le visage du hibou, leur répondit par cette gathà:

If ne me platt pas que le hibon — devienne le roi de tous les oiseaux. — S'il a un let visage quand il n'est pas en colère, — quel visage doit-il avoir quand il est irrité?

Quand les oiseaux eurent entendu ces paroles, ils ne nommèrent pas roi le hibou, mais ils choisirent le parroquet pour en faire leur souverain.

## Nº 397 (1).

## (Teip., XVI, p. a8 v\*-a0 r\*.)

Autrefois, dans une bourgade il y avait un brahmane qui s'était marié; pen après, sa femme donna missance à un fils; par la suite, elle enfanta encore un fils, puis d'autres encore, jusqu'à ce qu'elle eût mis au monde donze fils. Lorsque tous furent devenus adultes, ils se marièrent et formèrent une grande maisonnée. Peu de temps plus tard, leur mère tomba malade et mourut. Comme leur pere était affaibli par l'âge, ses deux yeux devinrent aveugles et il ne pet plus rien voir.

Or, ces jeunes femmes, quand les fils ne se trouvaient pas la, commettaient des actions perverses avec des gens du dehors; le brahmane savait très bien discerner les sons et, en entendant le bruit des pas, il pouvait savoir si c'etaient cenx de ses fils ou ceux d'autres personnes; c'est ainsi que, en entendant ces gens marcher, il sut que ce n'étaient pas ses fils ; il lit alors des reproches à ses bellesfilles en leur ocdonnant de ne point tenir cette conduite débauchée. Ses belles-filles, comprenant qu'il était irrité, se dirent entre elles : « Ce brahmane s'oppose à nous et nous est nuisible. Il faut maintenant que nous lui supprimions su bonne nourriture. » Elles lui donnerent alors un raz grossier qu'elles avaient trempé dans de la sauce au vinaigre. Le brahmane, qui était alfaibli par les ans, se trouve incapable de macher une telle nourriture; il dit alors a ses fils : « Vos jeunes femmes me donnent une nourriture grassière qu'elles ont trempée dans du vinsigre.

<sup>[1]</sup> M. Huber a amilyaé co conte en la enparachant du texte paraflète du Divyávanána H. E. F. K. O., L. v., p. 83-34.

Comment pourrais-je sontenir ma vie? « Les fils, à leur tour, dirent à leurs femmes : « Pour quelle raison donnez-vous à notre père du riz grossier mélé à du vinaigre ? » Ces femmes repondirent : « Ce vieillard est malchanceux ; en quoi serions-nous coupables ? Chaque fois que nous cuisons du riz, nous jetons dans su marmite du riz blanc, mais il so transforme en riz rouge ; nous y mélons de bon bourre, mais il so change en vinaigre, » Les maris ayant déclaré que rien de pareil ne pouvait arriver, leurs femmes répliquérent : « Si vous ne nous croyez pas, soyez-en vous-même témoins. »

Les lemmes delibérèrent entre olles, disant : Maintenant que nous avons ainsi parlé à nos maris, il faut trouver un moyen de nous disculper. Elles allérent alors chez un potier et lui dirent : Homme de bien, pouvezvous fabriquer deux marmites de terre, ayant chacune un orifice et deux panses, et pouvant contenir plusieurs cheag. Le potier répondit : « Si vous me donnez double prix, je puis vous les fabriquer. Elles approuvérent cela, et, quand le potier ent fini, elles le payèrent et s'en revinrent avec les marmites.

Elles préparèrent le repus du vieillard, et, en un lien caché, elles mirent dans une panse de l'une des marmites du riz rouge et dans une panse de l'autre marmite du vinaigre. Puis, en presence de leurs maris, elles mirent du riz blanc dans l'autre panse de la première marmite, et du beurre excellent dans l'autre panse de la seconde marmite. Quand les deux marmites eurent bouilli, elles dirent à leurs maris : « Donnerons nous d'abord a manger au vieillard ou voulez-vous manger les premièrs ? « Ils répondirent : « Offrez d'abord de la nourriture à notre père. » Les femmes alors versèrent de l'une des marmites du riz rouge, et de l'autre marmite du vinaigre ; puis, senant vers leurs maris, elles leur donnèrent du ris blanc qu'elles mélangèrent à de l'excellent beurre ; les fils, quand

ils eurent constaté ce qui était arrivé, dirent à leur père:

« O hon père, en verité votre vertu productrice de bonheur a pris tin ; dans les marmites mêmes on nous avous vu qu'on mettait du riz blanc et qu'on plaçait du hon beurre, ces aliments se sont transformes, après la caisson, en riv ronge et en vinsigre. »

Avant entenda ces paroles, leur père lit cette réflexion : Depuis mon jeune age, je n'ai commis ancune tromperie; quand j'ai en recours à des moyens de gagner ma vie, je n'ai jamais recherché les richesses par iles procédes illicites ; pourquoi maintenant mon activité productrice de bonheur aurait-elle pris fin? il faut que ce son ces femmes à la conduite mauvaise qui out eu recours à quelque artifice pour se jouer de moi. » Le vieillard attendit donc un moment où il n'y avait personne; il entra seul dans la cuisine et palpa les natensiles de ménage; il saisit e tatons les deux marmites et constata que toutes les deux avaient une cloison à l'intérieur ; il prit alors cea marmites, les cacha dans un lieu secret, et, lorsque ses tils revincent, il les leur présents en leur disant : « Il vous fant savoir que ce n'est pas mon bonheur qui a pris fin; c'est maintenant le bonheur des marmites qui a pris fin. -Il prononca cette gathà:

Mes fils, it vous faut savoir — que les autres marmites ant un orifice et une panse uniques ; — maintenant, si mon activité productrice de banheur a pris fin, — c'est parer que une seule marmite s'est trouvée avair deux panses.

En voyant cela, les fils s'irriterent contre leurs éponses et frappérent avec sévérité chacun la sienne en leur disant: « Si vous agissez encore ainsi, nous vous battrons cruellement et nous vous chasserons de la moison. « Apres qu'elles curent entendu ces paroles, les fammes se dirent « Ce vieux brahmane a lié partie avec ses fils dans l'intention de nous nuire. Il faut que nous trouvions quelque autre moyen pour interrompre son principe de vie. « En ce moment, un charmeur de serpents vint a entrer dans leur demeure ; elles lui demandèrent a'il avait un serpent venimeux à vendre. Il repondit : - Quelle sorte de serpent voulez-vous? Le voulez-vous vivant ou mort? « Elles dirent qu'elles le voulaient mort. Il songea alors : « Dans quelle intention ces femmes me demandent-elles un serpent mort "Ne seruit-ce pas parce qu'elles ont le désir de faire périr le vieux brahmane? » Il leur dit :« Quel prix vonlez-vous y mettre? - Celui que vous exigerez -, répondirent-elles. Or, pour ce qui est des serpents venimeux, quand on les tourmente, leur veniu se loge en deux endroits, a savoir la tête et la queue. Le charmeur de serpents fit done sortir un serpent noie; il l'irrita en la trappant avec une baguette, puis, il lui coupa la tôte et la queue; il prit alors la partie centrale et la remit aux femmes. Quand colles-ci l'eurent en leur possession, elles se mirent à en faire du bouillon ; après que le bouillon ent été cuit, elles l'apportérent au vieillard en lui disant : « O grand vieillard, nous avons du bon bouillon de viande : pouvez-yous en manger 'a Le brahmane pensa alors: · On out-elles pris de la viande pour me faire du bouillon? No serait-re pas quelque tour par lequel elles veulent me tuer? - Mais il pensa ensuite : «Je suis maintenant vieux et malade. Il n'y a personne qui souhaite me conserver; a quoi me sert de vivre? Que ce suit à tort où à raison, je vais en manger. . Il dit done à ses belles-filles: . S'il est vrai que vous avez du bouillon de viande, donnez-le moi à manger. -

Or, par la force des effluves de ce bouillon, les pellicules qui recouvraient ses yeux s'ouvrirent, et, petit à petit, il pat discerner les objets. Cependant, par ruse, ildit: « Je me meurs, je me meurs. » En l'entendant parler ainsi, ses belles-filles, qui désiraient que sa vie se terminat promptement, ini dirent : « Il y a encore du bouillon ; voulez-vous achever de le manger ? » Sur sa réponse affirmative, ses belies-tilles lui donnérent tout ce qui restait ; il en mangea de nouveau et ses yeux devincent clairs : il jeta ses regards à gauche et à droite et apercut toutes choses distinctement. Il s'en réjonit secrètement, mais, par ruse, il ferma les yeux et ne se leva pas.

Ses belles-filles, comme au temps où ses yeux étaient mulades, commirent toutes sortes de mauvaises actions en sa présence : le brahmane saisit alors un bâton et se leva brusquement en leur disant : « Maintenant, je vous vois ; n'agissez plus ninsi, » Alors toutes ces femmes furent atterrées et ne repondirent rien.

### N\* 398 (1).

(Trip., XVI, 9, p. 31 v-33 r.)

Dans les temps passes, il y avait un grand roi qui se nommait Fan-mo-to-to (Brahmadatta). Il y avait alors dans la region du Nord un marchand qui faisait le commerce des chevaux; il était venu dans le royaume du Milieu (Madhyadeca) en chassant devant lui cinq cents chevaux; or ce marchand possédait une jument qui soudain se trouva enceinte; elle portait un petit de l'espèce des chevaux intelligents (2); à partir du jour où elle concut, tous les autres chevaux de la horde cesserent de hennir; le marchand se disait donc : = Tous ces chevaux auraient-ils une maladie? Comment se fait-il que, depuis plusieurs jours, ils

 C. Panalyse de ce confe par M. Ed. Huber B. E. F. E. O., t. Vi., p. 35-36.

<sup>(2)</sup> Il sogit d'un accapanera, ou sheval du tot cakravarira, Le uni suitelligent a qu'emplois le traducteur chinois, pareil provenir d'une fourse s'ixmologie du moi ajaneya qu'on aurait rallache a le racine jai commitre, au lieu de jan custire.

n'aient plus henni et qu'ils ne bondissent plus? » Plus tard, quand la jument donns le jour à son petit, les cinquent chevaux restérent immobiles, l'oreille basse, et n'osérent plus renâcler en faisant du bruit. Ce que voyant, le marchand ent alors cette pensée : « Pourquoi cela se produit-il? C'est cet animal de malheur qui, en donnant le jour à un cheval dans la harde, a fait que tous mes chevaux sont devenus malades. » Il monta constamment cette jument et ne lui donna ni herbes, ni céréales de bonne qualité.

En allant par étapes successives vers le sud, il arriva sur le territoire du royaume du Milieu; quand il ent atteint un village nommé Kong-che (Půjita - servir), il fat surpris par les pluies de l'été. Ce murchand fit alors cette réflexion : Si je pars, tous mes chevaux auront les pieds mouilles; ils en contracteront quelque maladie et j'éprouverai beaucoup de pertes. Il convient donc que je m'arrête ici pour y sejourner. «Quand il se fut fixé là, dans le voisinage, les gens du village, chacun suivant les talents industriels qu'il avait, lui offrirent des objets cemarquables. Quand l'été fut terminé, la caravane se disposa à partir; tous les artisans vinrent alors pour l'accompagner et pour prendre conge. Le chel marchand leur paya les objets qu'il avait reçus d'eux precèdemment. Or il y avait un mattre potier qui, auparavant, avait présenté des vases d'argile au marchand ; apprenant que ce dernier allait partir, sa femme lui dit : « Il vous fant aller prendre congé du marchand : peut-être vous donnera-t-il quelque souvenir et vous paiera-t-il par quelque objet a Ayant entenda le conseil de sa femme, le maître potier prit une bonte d'argile et en façonna une empreinte destince à porter bonheur; Il la présenta au marchand qui, après l'avoir regardée, lui dit : « Homme, vous venez trop tard ; tout ce que je possédais, je l'ai déjà donné. Quel objet pourrais-je vous remettre pour vous manifester ma

reconnaissance? « Cependant, ce marchand ne tenait point an jeune poulain qu'il croyait lui porter malheur; il dit donc au mattre potier: « Je n'ai que ce petit poulain; s'il peut vous être utile, vous n'avez qu'à l'emmener. « Le mattre potier répondit : « Je me donne beaucoup de peine pour fabriquer toutes sortes d'ustensiles; or, si je prends ce poulain, il les brisera en marchant dessus; quel besoin aurais je de cet animal inutile ! « Quand il eut entendu ces paroles, le poulain s'agenouilla devant le mattre potier et lui lécha les daux pieds; ce que voyant, le mattre potier en conçut de l'affection pour lui; il l'accepta donc et l'amena daus sa maison en le tirant avec une corde.

Quand sa femme le vit, elle lui demanda: « Lorsque vous êtes allé chez le marchand, quel objet vous a-t-il donné? » Le mari dit : « J'ai reçu de lui ce poulain. « Sa femme répliqua : « Fâcheax est cet animal; nous nous fatiguens à fabriquer des ustensiles et, quand ils seront termines, il les brisera en marchant dessus. « En entendant ces paroles, le poulain vint vers la femme et lui lécha les deux pieds; ce que voyant, la femme à son tour concut de l'affection pour lui. Puis ce poulain se mit à marcher et à évoluer au milieu de tous les vases d'argile, les uns erns, les autres cuits, sans en endommager aucun. La femme dit à son mari : « Il est gentil, ce petit poulain : il sait bien faire attention ; il a marché au milieu des vases d'argile sans causer aucun dommage. »

Alors le maître potier alla au loin recueillir de l'argile; ce poulain le suivit par derrière; le maître potier remplit un sac de terre; aussitôt le petit poulain vint en baissant le dos pour recevoir ce fardeau; le maître potier plaça le sac sur son échine et, portant doucement cette argile, le poulain revint à le maison. Le mari dit à sa femme: « Il est gentil, ce poulain ; il a pris de la peine à ma place; forsque j'étais dans la campagne, j'ai place le sac de terre sur son échine; vous, dans notre demeure, montrez-vous respectueuse à son égard et donnez-lui constamment comme nourriture une pâtée de riz et de son mêles à de l'huile de chanvre ».

En ce temps, à Po-lo-m-sseu (Varanusi), le roi Fan-moto-to (Brahmadatta) possédait un cheval intelligent qui mournt de maladie. Les royaumes lointains de la frontière, apprenant que le cheval du roi était mort, envoyérent tous des messagers dire au roi : « O roi, maintenant, il faut que vons nous paviez telbut; si vous ne le faites pas, vous ne sortirez plus des portes de votre ville, et, si vous sortez encore, vous serez charge de liens, a Quoique le roi cût entendu ces paroles, il ne donna pas ce qu'on lui demandait; mais, par cesinte, il ne sortait plus de la ville. Cepeudant le marchand qui faisait le commerce des chevaux était arrivé dans le royaume de Po-lo-ni-sseu [Varanas]; Quand le roi ent appris que des chevaux du Nord étaient venus en tres grand nombre, il dit a ses principoux ministres: « Si naguere j'ai pu être vainqueur, c'était miquement grace à mon cheval intelligent; actuellement ce clieval est mort et je suis bafone et meprisé par les autres pays, Je me propose de resier caché pendant quelque temps dans la ville; vous, de votre côte, cherchez pour moi un cheval intelligent. »

Munis de ces instructions, les ministres, acompagnés d'un homme qui connaissait les signes distinctifs (labsanal des chevaux, se rendirent auprès de la caravane du marchand de chevaux. Ils virent les cinq cents chevaux et reconnurent que tous avaient été sommis par un cheval intelligent; mais, bien qu'ils cherchassent partout, ils ne découvrirent point ce cheval intelligent. Alors, l'homme qui savait deviner le caractère des chevaux, avant aperçu la jument, dit aux gardiens : « Savez-vous ceci : cette jument u certainement mis bas un poulain intelligent; pourquoi ne le vois-je point ? » Ils allèrent ensemble demander

au marchand: Avez-vous précèdemment vendu ou donné quelqu'un de ces chevaux? Il répondit: Je n'ai vendu aucun cheval: j'avais soulement un poulain que je considérais comme me portant malhour; je l'ai donné à un maître potier dans telle ville. L'homme qui conmaissait les signes distinctifs des chevaux dit alors aux ministres : Il vous faut savoir que c'était là le cheval intelligent. Le marchand, dans sa stupidité, n'a pas su le distinguer des chevaux ordinaires; il lui a refuse le bourre d'excellente qualité et lui a présenté la bouillie de petit-lait dont il ne savait que faire.

Après que les envoyes carent rapporté tout cels au roi, ils allèrent dans la ville de Kong-che (Pàjita, et, quand ils furent arrivés chez le maître potier, ils lui demandèrent:

A quoi vous sert ce poulain? — Je lui fais porter de l'argile «, répondit-il, L'homme qui connaissait les signes distinctifs des chevaux lui dit: « Je vous donnersi un anc en échange. » Comme il refusait, les ministres lui dirent: « Voulez-vous l'échanger contre quatre beufs avec leurs chars? « Il répondit: » J'aime le poulain; des chars et des bœufs me sont inutiles. » Les ministres reprirent: « Refléchissez-y hien; demain nons reviendrons. « Ils prirent conge de lui et s'en allèrent.

Quoique le poulain ne fût qu'un animal, il dépassait les hommes en sagesse et il agissait en rélléchissant aux circonstances. Il prit alors la parole d'un homme, et, après que les ministres furent partis, il dit au maltre patier :

« Que cherchaient ces hommes qui sont venus récemment? — Ils vous cherchaient », répondit l'autre. Le poulain reprit : « S'ils vous ont demandé de me donner à eux, pourquoi ne l'avez-vous pas luit ? Maintenant il ne vous faut pas entretenir cette pensée que vous pourrez jusqu'à la fin de mes jours me faire porter pour vous de l'argile et me donner pour nourriture une bouillie de riz et de son mêlés à de l'huile de chanvre. S'il se présente un grand roi keatriya,

ayant ceçu la sainte onction, dont on protège le corps en tenant an-dessus de lui cent parasols d'or, un tel homme supérieur c'est lui que je dois porter sur mon dos. Quant à la nourriture qui me sera alors donnée, ce sera, dans des bassins d'or, un mélange de miel et de ris dont je mangerai à ma fantaisie. Si ces gens reviennent demain s'informer su sujet du poulain, repondez deur: « Seigneurs, » pourquoi vous jouez vous de moi? Alors qu'il est ques « tion du cheval intelligent, vous feignez l'ignorance et « vous l'appelez le poulain. En ce qui concerne le prix, « je demande cent mille pièces d'or (1). « Ou bien encore, vous pourriez exiger qu'on remplisse d'or un sac qui serait attaché à mon pied droit et que je tirerais ensuite à moi de toute ma force. Si vous obtenez cela, il faudra me donner. «

Les ministres revinrent le lendemain demander au maître potier : « Homme, avez-vous pris une décision? » Il repondit : « J'ai pris un parti. - Donnez-vous le poulain ? » demandérent-ils. Le maître potier leur tint alors le langage que lui avait enseigné le cheval intelligent. Quand l'homme qui connaissait les signes distinctils des chevaux out entendu cette réponse, il dit à ses compagnons : « Ce maître potier est stupide et a peu de connaissances; comment sanralt-il si ce choval est intelligent on s'il ne l'est pas ? Il faut que ce soit le cheval lni-mame qui, dons l'intention de reconnaître sa bonte, lui surs assigné hier pendant le nuit ce plan de conduite. Les grands ministres firent alors cette déclaration : . Mattre potier, que ce cheval soit intelligent ou ne le soit pas, il faut que vous nous fixiez votre prix. « Le maître potier leur dit: « Donnez-moi cent mille pièces d'or veritable et vous pourrez alors être satisfaits; ou hien encore, remplissez d'or un sac en prenant pour mesure le poids que

II) Un lakh de pièces d'or.

le cheval pourra tirer avec son pied droit. « Les ministres délibérérent et dirent : « Ce cheval a beaucoup de force : il tirerait un poids d'or double (de celui qu'on nous demande) ; il faut donc payer les cent mille pièces d'or, ce qui est un prix fixe et normal. « Les ministres envoyerent un messager au roi pour l'informer qu'ils avaient trouvé le cheval intelligent et qu'on en demandait cent mille pièces d'or. Le roi, qui avait confiance, repondit au messager : « Donnez le prix qu'on demande et amenez-moi le cheval, » Il remit donc cent mille pièces d'or au messager pour qu'il prit le cheval.

Après que le messager fut retourné la-has et eut donné l'or, on emmons aussitôt le cheval intelligent, et quand on fut arrivé à P'o-lo-ni-sseu (Varanasi), on le conduisit dans l'écurie des chevaux et on le plaça devant la première mangeoire, puis on lui offrit comme nourriture de l'orgemélée à l'herbe; mais le cheval refusa de manger. Le roi, étant allé en personne pour le voir, remarqua qu'il ne mangeait pas et demands à celui qui avait soin du cheval: « Ce cheval intelligent n'était-il pas malade dejà auparavant ? » L'autre répondit : « O grand roi, ce cheval n'est en réalité point malade. Je vais maintenant l'interroger. » Il prononca donc ces gathès:

Pourquoi ne songez-vous pas à la maison du maltre policr — où les céréales et le blé, l'eau et les herbes vous faisaient constamment défaut ? — Votre corps était maigre et cous n'aviez que la peau sur les os; — affamé, vous alliez de vous-même manger les moissons en herbe dans la campagne. — Jour et nuit vous étiez tonjours astreint à ce que voulait le maltre polier. — Vous portiez incessamment de la terre et vous étiez en butte aux affronts. — Maintenant vous étes l'animat que montern le roi lui-même. — Pourquei donc ne manyez-vous pas et semblez-vous nourrir de trisles pensées ?

Alors le cheval intelligent, qui était mécontent dans son cœur, répondit avec irritation :

J'ai des pieds rapides et j'ai des sentiments de bravoure; - pour la réflexion et la sayerse nul ne me dépusée. - Les qualités éminentes que je passède, cons les connuisses toutes; - pourquoi permettez-cons que les hommes me traitent avec dédain?

Vous êtes seul à pouvoir distinguer ce qui est bon de ce qui est mauvais - et expendant vous ne me servez pas avec les honneurs que reul la règle uncienne. - Maintenant je fermerai la houche et je préférerai mourir - plutôt que

devivre en subissant le mépris d'autrai.

Bien que j'aix été pendant longtemps trailé grossièrement par ce custre (1), - je n'en ai pas conçu le moindre sentiment de chagrin. - Mais, quand je rois ceux qui savent ce que je vaux concevoir à mon égard quelque mépris, - cela fuil que j'en ai de la tristesse et que je ne souhaite plus vivre.

Quand celui qui avait soin du cheval cut entendu ce discours, il dit un roi : " () roi, maintenant il faut que, dans l'emiroit où se trouve le cheval intelligent, vous vous conformiez pour celui-ci à l'ancienne règle concernant les êtres aurnaturels et que vous lui accordiez tout ce qui est dù à son rang; s'il n'est pas traité suivant son rang, il refusera certainement de manger, a Le roi repliqua: " Qu'entendez-vous par un traitement conforme à son rang? » L'autre reprit: « Jusqu'à une distance d'environ trois yojanas de la ville, aplanissez et arrangez la route et décorez-la avec des orillammes et des dais. Accompagne de vos quatre corps de troupes, vous irez en personne, ò roi, à la rencontre du cheval. L'endroit où vous le placerez sera pavé de plaques de cuivre rouge. Votre fils, l'héritier présomptif, tiendra dans sa main l'étendard d'or à mille branches pour l'abriter; votre fille ainée, à roi, prendra le chasse-mouches orné de joyaux et d'or et l'agitera pour chasser les mouches; la reine, votre principale

it Cest-b-dire to mattre potier.

épouse, fera une bouillie de miel mêle à de l'orge et du riz; elle la mettra dans un bassin d'or et de sa propre main la lui présenters pour qu'il en fasse sa nourriture; le premier ministre tiendre loi-même un van d'or pour recueillir son crottin. « Le roi dit : « Si on lui rend de tels honneurs, c'est lui qui sera roi : à quoi désormais servirai-je ? « L'homme qui prenaît soin du cheval lui répondit : « Ge sera une cérémonie qui ne sera point habituelle. Vous n'avez qu'à vous purifier pendant sept jours, puis à aller à la rencontre du cheval avec le cérémonial prescrit : « Les choses qui sont déjà accomplies, on ne saurait les relaire (1); pour le reste, à savoir le present et l'uvenir, il faudre qu'on se conforme à la règle. »

Alors donc, dans l'écurie, à l'endroit où se tennit le cheval, on fit un plancher en plaques de cuivre; le prince béritier saisit lui-même dans ses mains le dais d'or à mille branches et en abrita le cheval; la fille atnée du roi prit le chasse-mouches orné de joyaux et d'or et l'agita pour chasser loin de lui les monches; la principale éponse du roi lui offrit sa nouvriture dans un plat d'or; le premier ministre tint un van ufin de récneillir son crottin. Quand le cheval vit qu'on le traitait ainsi d'une manière raffinée et magnifique, il se mit aussitôt à manger Alors le gardien de l'écurie lui dit cette gâthà;

Maintenant, le grand roi vous a accordé — un traitement très magnifique; — tout ce dont vous aviez besoin vous est donné comme vous le désiriez; — il vous faut dorénavant être entièrement dévoué au roi.

Le cheval répondit a cet homme : « Je me conformerai à votre conseil ; tout ce que je devrai faire, je le ferai sans aucune negligence, » Le grand roi voulut alors se

<sup>[1]</sup> Le cheval étant déjà accivé dans la capitale, la rolla refina à aller le chercher hors de ville : mais il accepte d'acceptir le reste du céremonial.

rendre dans son pare; ses ministres tirent avec toutes sortes de substances précieuses une selle et des rénés richement ornées : le cheval intelligent arriva à l'endroit où était le roi ; quand il vit que le roi s'apprétait à monter sur lui, il plia aussitot le dos. Le roi demanda : « Ge cheval a-t-il mal au dos? " Le conducteur repondit : " Il n'a point mal an dos; mais il craint que Votre Majesté n'ait quelque peine à monter et c'est pourquoi il plie le dos, a Le roi monta à cheval et marcha jusqu'à ce qu'il arrivat au hord d'une rivière ; le cheval refusa alors d'avancer : le roi dit au conducteur : " Le cheval est craintif : If ne yout pas entrer dans l'eau. « L'autre répondit : « Il ne craint pas l'eau ; mais il a peur, en se monillant, d'asperger le corps de Votre Majeste et c'est pourquoi il n'entre pas dans l'eau. » Le conducteur lui noua donc la queue qu'il enferma dans un sac d'or; le cheval passa aussitôt la riviere et la traversa.

Quand le roi fut kreivé dans son pare, il y resta a sa fantaisie, Plusieurs jours s'étant ainsi écoulés, les royaumes éloignés dans les quatre directions de l'espace apprirent que le roi se trouvait résider dans son pare ; ils mirent aussitot une multitude de soldats et vincent barrer les portes de la ville. En apprenant que les soldats des royaumes limitrophes étaient venus en foule, le roi monta sur le cheval intelligent et voulut rentrer dans la ville en passant par la porte de derrière; au milieu du chemia il y avait un grand étang qu'on appelait Mino-fan (Brahmivati ; il était recouvert d'une multitude de fleurs de lottes et de fleurs de menipo-lo (utpula); quand le cheval intelligent fut arrivé au bord de l'étang, il posa les pieds sur les fleurs de lotus et parvint à passer en avançant doucement; il put ainsi pénétrer dans la ville. Les brigands des pays limitrophes s'en allérent alors et se dispersérent. Le roi fut très joyeux et dit à ses ministres : « Seigneurs, savez-vous ceci : lorsque quelqu'un a pu sauver la vie

d'un grand roi ksatriya qui a reçu l'onchon, comment celui-ci voudra t-il récompenser un tel service? « Ses ministres lui dirent: « Il faut qu'il lui donne la moitié de son royaume. » Le roi répliqua : « Le sauveur) est un animal ; comment pourrais-je lui donner en présent la moitié de mon royaume? Il faut que, en sa faveur, on dispose pendant sept jours des richesses d'une magnificence sans bornes ; qu'on fasse pour lui d'une manière extraordinaire une réunion excellente de toutes sortes d'objets et qu'on lui donne absolument tout ce dont il peut avoir besoin. « Les ministres se conformèrent à ces instructions et firent tout ce qui leur avait éte prescrit.

Or, quand le marchand de chevaux vit qu'en preparait cette grande réunion d'objets, il demanda aux gens pourquoi on faisait cette réunion extraordinaire. On lui répondit: « Ne vous rappelez-vous pas que, dans la ville de Kong-che Půjita vous avez donné na poulain a un maitre potier? c'était un cheval intelligent et tout le monde proclame sa granda valeur; le roi l'a acheté à cet homme en faisant marche au prix de cent mille pieces d'or. Ce cheval a pu sauver la vie du roi; voita pourquoi on se rajouit et on dispose des magnificences sans hornes, a Quand le marchand out entendu ces paroles, il se dit : « Serait-co vraiment ce poulain que j'ai abandonne qui s'est trouvé être ce cheval intelligent? Il faut maintenant que f'aille voir comment celui-ci est fait. . Il se rendit donc dans l'ecurie. Quand le cheval intelligent le vit, il lui demanda : " Marchand, quel bénéfice avez-vous fait sur la vente de tous vos chevaux? Pour moi, avec ma seale persuane, l'ai récompensé d'une somme de cent mille pieces d'or le maltre potier. . En entendant ces paroles, le marchand fut. accable d'un tel chagrin qu'il tomba à terre : on l'aspergen avec de l'eau et îl reprit ses seus; il embrassa alors les pieds du cheval, s'excusa longuement et partit,

#### Nº 300.

(Trip., XVI, 9, p. 60 r-60 v.)

Dans les temps passés, sur le bord de telle rivière, il y avait une forêt chargée de fruits de pin-lo (1) (bilva). Dans cette foret se trouvaient six lièvres qui demeuraient la en bons amis. Or, un fruit de pin-lo, étant mûr, tomba dans l'eau en faisant du bruit. En entendant le bruit de la clute du fruit, les six lièvres, dont le corps était petit et dont le caractère était timide, curent sussitét grand peur et s'enfuirent en courant dans toutes les directions. Sur ces entrelaites, un chacal, qui les voyait faire, leur en demanda la raison ; les lievres lui dirent : « Nons avons entendu dans la rivière un bruit insolite; ne serait-ce pas quelque bête feroce qui vent venir nous tuer 2 voità pourquoi nous avons pris la fuite. « Le chacal se mit alors à detaler : ainsi tirent aussi des sangliers, des cerfs, des buffles, dus éléphants, des loups, des tigres, des léopards et même de petits lions; ils s'etaient tons interrogés mutuellement, et, en entendant cette réponse, ils s'étaient mis à fuir pour se cacher.

Non loin de la, dans un ravin de la montague, demeurait un redoutable rol-lion. En voyant cette foule d'animaux de toutes sortes qui fuyaient frappes de terreur il leur dit: « Vous avez des griffes, des dents et de la vigueur ; que redoutez-vous, pour que chacun de vous apparaisse courant et effraye? » Tous lui répondirent : « Nous avons entendu un bruit inquiétant ; il ya la quelque chose d'insolite qu'il faut craindre ; c'est sans doute quelque

<sup>1)</sup> Get artige est une sorte de éléculacée à femt rouge; son nom serentitique est Ægle marmelos.

bête féroce qui venait pour nons tuer. Voila pourquoi, tout effrayes, nous cherchons quelque endroit paisible et solitaire, . Le roi-lien répliqua : . En quel lien s'est produit de bruit implictant? . Les animaux lui dirent; Nous non plus, nous ne savons pas en quel lieu s'est produit ce bruit. Le lion reprit : Si quelqu'un v'en avait pas la responsabilité, personne de vous n'aurait fui; jo vais faire une enquête pour savoir ce qu'était ce bruit. » Il demanda donc an tigre : o De qui tenez-vous cette nouvelle ? - L'autre repondit : - Ir la tiens du léopard. -En remontant ainsi de l'un à l'autre par une série d'interrogations, le fion arriva jusqu'aux lièvres; cenx-ci lui dirent : « Ce bruit effroyable, c'est nous-mêmes qui en avons été témoins et ce n'est pas quelque autre qui nous en a parlé. Veuillez venir tous voir l'endroit où s'est produit le bruit, a

Alors donc tons les animaux se rendirent de compagnie dans la forêt de pia-lo. Les lièvres dirent : « Voici l'en-droit où a commence la panique. « A peine y était-on arrêté depuis un moment qu'on entendit de nouveau un fruit tomber dans l'eau enfaisant du bruit. Le lion déclara donc : « C'est un fruit bon à manger et il n'y à rien la qui puisse effrayer. » Alors un deva qui était dans les airs, ayant vu ce qui s'était passe, prononça cette gâthà :

Il ne fant pas ajouter immédiatement foi une paroles d'autrui; — ayez soin de faire un examen personnet — et de n'être pas comme to foule des animune qui fayait suisie de terreur dans la farêt de la montagne, — parce que le fruit d'un arbre était tombé dans un étang.



# TABLE DES MATIÈRES

### DU TOME SECOND

|                                                                   | Pagni |
|-------------------------------------------------------------------|-------|
| Tea pi ya king (en un chapatee) Numéros 156-195)                  | . 1   |
| Tchong king stuan too pt no ving Numeros 196-22)                  | 358   |
| Extraits du Tas et un sing en deux chaptiers. Numeros 225-230     | 1.19  |
| Po yu king, Numeros 231-205                                       | . 347 |
| Contes extraits des traites de discipline                         |       |
| I. Extents do Che sing for Numéros 294-259                        | 321   |
| Il Extente du Mo to song tehe tu. Numeros Bibbis.                 | 270   |
| 13). Extraits do Wan for In (Numéros 365-33)                      | 3836  |
| (V. Extra)) du Soci fer la Numero 372                             | 1107  |
| V. Katerita du Ken pen chaun pi tale you pan p'i nui pe tan c'en  |       |
| (Nameros Stadff)                                                  | 1155  |
| VI Extents du Ken pen chaim al le it nome pou p'I une pe p'é      |       |
| izing the (Numéros 275-280)                                       | 322   |
| VII. Extruits du Ken pen chinen al false pous pou p'i mil ge puo  |       |
| che (Numerio 201-333)                                             | 400   |
| VIII. Extraits du Ken pen chain si h'is pour pau p'i nai pe. (Nu- |       |
| makers text at the                                                | ABS:  |



221 - Tanot, imposmerie E. Americo et Co.

NIE STIPPID

"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book elesn and moving.

Sain land, probe